
IMAGINE INTUITION | 1



2 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 3

Intuition depicted

In the year of Leiden being the 
European City of Science Museum 
De Lakenhal decided to explore the 
concept of intuition, in association 
with artists and scientists. As intui-
tion has an irrational aspect, science 
will probably not be your first asso-
ciation. This is exactly why we want 
to dissect and depict this intangible 
subject from the scientific and the 
artistic viewpoint at the same time. 
In Andrea Evers, Professor of Health 
Psychology at Leiden University, we 
immediately found an enthusiastic 
partner to organize this interdiscipli-
nary platform, which has now been 
translated into the (contemporary art) 
exhibition Imagine Intuition and into 
this paper with information about the 
participating artists and the instal-
lations they developed exclusively 
for this exhibition. There is also a 
closed Lorentz workshop of several 
days with artists and academics from 
different backgrounds.

During the past months we were 
increasingly fascinated by man’s 
intuitive ability and thinking. In an 
attempt to navigate our complex 
world differently we contacted more 
and more people like us, seeking to 
interpret the intangible knowledge 
beyond reason, our intuition. We 
work together with the choreogra-
phers and dancers of ICK Dans Am-
sterdam and Susan Tunca, who have 
based their dance and movement 
language on the intuitive body for 
some years. Art historian and writer 
Wieteke van Zeil, who, inspired by the 
relation between intuition and sci-
ence, initiated a series of interviews 
for Dutch leading newspaper de Volk-
skrant; the interviews are included in 
this publication. The Leiden initiative 
Dadakademia chose intuition as the 
theme for their social art projects for 
young people. In addition, a group 
of Koninklijke Akademie voor Beel-
dende Kunsten (KABK) in The Hague 
students is exploring how intuition 
affects their work (and life).

Because of Museum De Lakenhal I 
would like to thank all artists for their 
generally enthusiastic response to 
our invitation to create new work 
based on the notion of intuition. 
I also thank Nicole Roepers, the 
curator who organized this exhibi-
tion project. And Anton Spruit for 
his interpersonal communication he 
used to design the project. The public 
programme for Imagine Intuition we 
made in association with Studium 
Generale Universiteit Leiden, The 
School of Life, and Jolien Posthumus. 
Besides, in the (new) programming of 
the Lakenhal’s Late evenings we will 
share more special meetings about 
intuition between artists, scientists, 
musicians and others. Because the 
theme of this science year in Leid-
en is: ‘Who knows… [what exactly is 
intuition?]’

Intuïtie verbeeld

In het jaar van Leiden European City of Science besloot Museum De 
Lakenhal het begrip intuïtie nader te onderzoeken, in samenwer-
king met kunstenaars en wetenschappers. Vanwege de irrationele 
kant van het begrip intuïtie, is dit waarschijnlijk niet het eerste wat 
in je opkomt wanneer je aan wetenschap denkt. En juist daarom wil-
len we dit ongrijpbare onderwerp gelijktijdig vanuit zowel de we-
tenschap als vanuit de kunsten ontleden en verbeelden. In Andrea 
Evers, hoogleraar gezondheidspsychologie aan Universiteit Leiden, 
vonden we direct een enthousiaste partner in het organiseren van 
dit interdisciplinaire platform, dat zich nu vertaalt in de (actuele 
kunst)tentoonstelling Imagine Intuition en in deze krant als bron 
van informatie over de deelnemende kunstenaars en de speciaal 
voor de tentoonstelling door hen ontwikkelde installaties. Ook is 
er een meerdaagse besloten Lorentzworkshop met kunstenaars en 
academici uit verschillende vakgebieden.

De afgelopen maanden raakten we meer en meer gefascineerd door 
het intuïtieve vermogen en denken van de mens. In een poging om 
op andere manieren te navigeren door de complexe wereld waarin 
we leven ontmoetten we steeds nieuwe mensen die, net als wij, op 
zoek zijn naar duiding van de ongrijpbare kennis voorbij de rede, 
onze intuïtie. Zo werken we samen met de choreografen en dansers 
van ICK Dans Amsterdam en Susan Tunca, die al enkele jaren het 
intuïtieve lichaam als uitgangspunt nemen van hun dans- en be-
wegingstaal. Of kunsthistorica en schrijver Wieteke van Zeil die zo 
geïnspireerd raakte door de relatie tussen intuïtie en wetenschap dat 
ze hierover een serie interviews initieerde voor de Volkskrant. Deze 
zijn ook opgenomen in deze publicatie. Het Leidse initiatief Dada-
kademia koos intuïtie als onderwerp voor hun sociaal-maatschap-
pelijke kunstpraktijk met jongeren. En een groep studenten van de 
Koninklijke Akademie voor Beeldende Kunsten (KABK) in Den Haag 
onderzoekt hoe intuïtie hun werk (en leven) beïnvloedt.

Graag wil ik vanuit Museum De Lakenhal alle kunstenaars bedanken 
die veelal enthousiast reageerden op onze uitnodiging om vanuit 
het begrip intuïtie nieuw werk te maken. Dank ook aan Nicole Roe-
pers, die als curator dit tentoonstellingsproject heeft samengesteld. 
En dank aan Anton Spruit voor de intermenselijke manier waarop 
hij de vormgeving van het project aanvloog. Voor het publieks-
programma bij Imagine Intuition werkten we samen met Studium 
Generale Universiteit Leiden, The School of Life en met Jolien 
Posthumus. En in de (nieuwe) programmering van de Lakenhal Laat 
avonden zullen meer bijzondere ontmoetingen tussen kunstenaars, 
wetenschappers, muzikanten en anderen rondom het onderwerp 
intuïtie met je worden gedeeld. Want, zoals het thema van dit Leidse 
wetenschapsjaar bevraagt: ‘Who knows… [wat intuïtie nu echt is?]’

Tanja Elstgeest, directeur | director Museum De Lakenhal

’Kunst mag niets of niemand dienen, 
Modja, laatst van al de critici.
Wij moeten scheppen zonder regel of 
restrictie, puur intuïtief. Precies zoals wij 

moeten leven.’ 
Pjotr Iljitsj Tsjaikovski, in Kolja van Arthur Japin

‘Art should serve nothing or no one, Modja, 

especially not the critics. We should create without 

rules or restrictions, purely intuitively.

Just as we should live our lives.’



4 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 5

 IMAGINE INTUITION

Intuition. Everyone has associations with intuition or ideas of what it is. But 
what is it exactly? It is also called the sixth sense, a gut feeling, a hunch. Al-
though intuition is not tangible and shrouded in mystery, it is used by every-
one. In a world of rapidly developing technology and science, where we are 
faced with major social, economic and climatological challenges, we seem to 
have a need for reflection. We are trying to find ways to (better) connect with 
our feelings, our bodies, and our physical en spiritual environment in order to 
find answers to the complexities and insecurities of our days. Understanding 
intuition – however paradoxical it may sound – helps us to do so.

Not surprisingly, right now the notion of intuition gets a lot of attention in 
(non)specialist literature and has produced a plethora of self-help books.
Magazines such as Dutch Psychologie Magazine and Happinezz published spe-
cial issues with tips on how to train your intuition and make better use of it.
However, intuition is as such still underexposed in many scientific research 
areas and the concept is not well understood.

But what is intuition exactly? The notion derives from Latin. It is a combina-
tion of in and tueri and literally means ‘to look inward, to perceive by feeling’ 
and based on years of experience. Although there is no designated location for 
intuition in our brain, scientists agree it is not just a feeling but a form of ready 
knowledge independent of reasoning. Intuition is knowing by instinct. It hov-
ers between the conscious and the unconscious and is an important element in 
discoveries and in solving problems. It is a type of unconscious knowledge that 
can neither be expressed in words nor be rationalised. For that reason intuition 
is studied in many areas of science, from philosophy, psychology and other 
humanities to neuroscience. Nearly all great thinkers have written about intui-
tion. And with artists the notion has played a major role for centuries.

 

Artists and scientists

What do artists and scientists think about intuition in 2022? In the context of 
Leiden European City of Science Museum De Lakenhal asked seven artists to 
explore and depict this intangible but crucial notion. For every one of them the 
theme was important in their work; some had already teamed up with scien-
tists, others sought cooperation for the exhibition. Each of them opted for an 
interdisciplinary and explorative approach.

The exhibition wants to show various points of views and aspects of intuition 
in an attractive presentation focused on portrayal and experience. What is an 
AI artist’s view on the notion? What is the relation between spirituality and 
intuition? How can you achieve harmony between body, mind and awareness? 
Can you measure human intuition? The participating artists asked themselves 
and scientists these and other questions and incorporated them into their 
installations.

Artist Lonneke Gordijn reached out farthest in her experience with science. 
In 2021 she participated in a exceded workshop by Andrea Evers, Professor of 
Health Psychology at Leiden University, organized by Museum De Lakenhal in 
association with Evers and Leiden European City of Science. It resulted in in-
tensive contacts between Gordijn and Evers, who together explored the theme 
in several sessions of several days. Gordijn designed an artistic visualisation of 
the process for the exhibition.

The 2021 workshop was followed up in October 2022 by an official NIAS-Lor-
entz workshop for scientists entitled Beyond science and art: The role of 
intuition. The artists of Imagine Intuition immersed themselves and several 
scientists from various disciplines for three days into the meaning of intuition. 
The exhibition and workshop are just the beginning of a wider interdiscipli-
nary research by Evers into the theme and into the impact of art on science. 
The workshop’s report will be available at lakenhal.nl/en-lorentz from early 
November.

Form concept

For the design of Imagine Intuition and its public relations we recruited con-
cept designer and developer Anton Spruit. In association with Museum De 
Lakenhal and the participating artists he ‘choreographed’ the rooms’ set-up 
without being explicitly visible as a designer. The artists were asked to not only 
present their individual works but also to contribute to the exhibition space 
as a whole. This resulted in very special teamwork actions: Lonneke Gordijn 
based her installation rhythm on Jos Agasi’s soundscape breathing; DIKKER + 
OOSTRIK anticipated on this soundscape, and Kevin Osepa connected the two 
exhibition rooms with his installation. The experience of the (partly interac-
tive) installations is central in the concept of the exhibition. Therefore visitors 
are directed to the rooms without a map or explanatory texts. (This newspaper 
is meant to be read after attendance). Experience for reasoning.

Intuïtie, iedereen heeft er een idee of gevoel bij. Maar wat is het nu 
precies? Het wordt wel het zesde zintuig genoemd of een onderbuik-
gevoel, een voorgevoel. Hoewel intuïtie niet tastbaar is en met mys-
terie is omgeven, maakt iedereen er gebruik van. Juist in een wereld 
waarin technologie en wetenschap zich razendsnel ontwikkelen en 
we voor grote sociale, economische en klimatologische uitdagin-
gen staan, lijken we in deze tijd behoefte te hebben aan reflectie. Op 
verschillende wijzen zoeken we naar manieren om (beter) in contact 
te komen met ons gevoel en lichaam en onze fysieke en spirituele 
omgeving, om zo antwoorden te vinden op de complexiteit en onze-
kerheden van onze tijd. Intuïtie begrijpen – hoe paradoxaal dit ook 
klinken mag – helpt ons daarbij.

Het is niet vreemd dat juist nu, in (populair)wetenschappelijke lite-
ratuur, het begrip intuïtie veel aandacht krijgt, en er een stroom aan 
zelfhulpboeken verschijnt. Tijdschriften als Psychologie Magazine 
en Happinezz besteedden er dit voorjaar themanummers aan, met 
tips hoe je intuïtie te trainen en beter toe te passen. Tegelijkertijd is 
Intuïtie nog onderbelicht in veel wetenschappelijke onderzoeksge-
bieden en wordt het concept niet altijd goed begrepen.

Maar wat is intuïtie nu precies? Het begrip komt uit het Latijn, en is 
een samenstelling van in en tueri en betekent letterlijk ‘naar binnen 
kijken, innerlijk zien’. Al is er geen aanwijsbare plek in de hersenen 
waar onze intuïtie huist, wetenschappers zijn het erover eens dat 
het niet zomaar een gevoel betreft; het is een vorm van parate ken-
nis die niet afhankelijk is van redenering. Intuïtie is gevoelsmatig 
weten en gebaseerd op jarenlange ervaring. Zij balanceert op het 
grensvlak van het bewuste en onbewuste en is een belangrijk ele-
ment bij ontdekkingen of het oplossen van problemen. Het is een 
vorm van onbewuste kennis die niet in woorden kan worden uitge-
legd of gerationaliseerd kan worden. Juist daarom wordt intuïtie in 
vele wetenschapsgebieden bestudeerd: van filosofie, psychologie en 
andere geesteswetenschappen tot de neurowetenschap. Vrijwel alle 
grote denkers bogen zich over het begrip. En net als in de weten-
schap speelt het begrip in de artistieke praktijk van kunstenaars al 
eeuwenlang een belangrijke rol.

 
Kunstenaars en wetenschappers

Hoe kijken kunstenaars en wetenschappers anno 2022 naar intuïtie? 
Met als context Leiden European City of Science vroeg Museum De 
Lakenhal een zevental kunstenaars, om dit ongrijpbare en toch cru-
ciale begrip te onderzoeken en te verbeelden. Voor eenieder vormde 
het thema een belangrijk gegeven in hun werk; sommigen van hen 
werkten al nauw samen met wetenschappers; anderen gingen spe-
ciaal voor de tentoonstelling een samenwerking aan. Stuk voor stuk 
kozen zij voor een interdisciplinaire en onderzoekende aanpak.

Uitgangspunt voor de tentoonstelling is om diverse invalshoeken 
en aspecten van het thema intuïtie bij elkaar te brengen in een 
aantrekkelijke presentatie, waarin verbeelding en ervaren de bo-
ventoon voeren. Hoe kijkt een AI-kunstenaar tegen het begrip aan? 
Hoe verhouden spiritualiteit en intuïtie zich tot elkaar? Hoe kom je 
tot harmonie van lichaam, verstand en bewustzijn? Is onze intuïtie 
meetbaar? Deze en andere vragen stelden de deelnemende kunste-
naars zichzelf, legden zij voor aan wetenschappers en verwerkten zij 
in hun installaties.

Het meest intensief in een artistiek-wetenschappelijke samenwer-
king ging Lonneke Gordijn. In 2021 nam ze deel aan de grensover-
schrijdende workshop van Andrea Evers, hoogleraar gezondheids-
wetenschap Universiteit Leiden, die Museum De Lakenhal samen 
met Evers en  Leiden European City of Science organiseerde. Hieruit 
ontstond een diepgaand contact tussen Gordijn en Evers, waarin zij 
in diverse meerdaagse sessies samen het thema onder de loep na-
men. Gordijn ontwierp een artistieke visualisatie van dit proces voor 
de tentoonstelling.

De workshop uit 2021 kreeg oktober 2022 een vervolg in een of-
ficiële NIAS-Lorentz workshop voor wetenschappers onder de titel 
Beyond science and art: The role of intuition. De kunstenaars van 
Imagine Intuition verdiepten zich samen met een divers gezelschap 
aan wetenschappers drie dagen in het begrip intuïtie. Tentoonstel-
ling en workshop vormen slechts het begin van een breder interdis-
ciplinair onderzoek van Evers naar dit thema en naar de invloed van 
kunst op wetenschap. Vanaf begin november is een verslag van deze 
workshop te vinden op: lakenhal.nl/lorentz.

Vormconcept

Voor het ontwerp van de tentoonstelling Imagine Intuition en de 
publieksinformatie werd conceptontwikkelaar en ontwerper Anton 
Spruit aangetrokken. Samen met Museum De Lakenhal en de deel-
nemende kunstenaars ‘choreografeerde’ hij de zaalinrichting zonder 
er als vormgever expliciet zichtbaar in te zijn. In dit ontwerpproces 
werd de kunstenaars gevraagd om niet alleen het individuele werk 
te presenteren, maar ook om mee te denken binnen het totaalcon-
cept van de tentoonstellingsruimte. Het resulteerde in bijzondere 
samenwerkingen: Lonneke Gordijn nam de ademhaling uit de 
soundscape van Jos Agasi als uitgangspunt voor het ritme in haar 
installatie; DIKKER + OOSTRIK anticipeerden op dezelfde sounds-
cape, Kevin Osepa verbond met zijn installatie de twee tentoonstel-
lingszalen. Het ervaren van de (gedeeltelijk interactieve) installaties 
staat centraal in het tentoonstellingsconcept. Om dit te bereiken 
word je als bezoeker de zalen ingeleid zonder handleiding of zaal-
teksten. (Als het goed is lees je deze krant pas na bezichtiging van de 
tentoonstelling). Ervaring vóór redenatie.

BRAM ELLENS
DIKKER + OOSTRIK
KEVIN OSEPA
JOS AGASI
LONNEKE GORDIJN
JANET VOLLEBREGT

 IMAGINE INTUITION

INHOUD | CONTENT

BRAM ELLENS 6

Gerd Gigerenzer 10

DIKKER + OOSTRIK 14

Henkjan Honing 18

KEVIN OSEPA 22

MINDFULNESS X INTUÏTIE 25

MINDFULNESS X INTUITIONW

Birgit Meyer 26

JOS AGASI 30

Senna Pauli 32

LONNEKE GORDIJN 34

Andrea Evers 36

JANET VOLLEBREGT 38

Margje van de Wiel 42

DAG VAN DE INTUÏTIE 45

INTUITION DAY

THUISATELIER 46

HOME STUDIO

ACTIVITEITENPROGRAMMA 47

PROGRAMME OF ACTIVITIES



6 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 7

MACHINE
BEWEGING - MOVEMENT

RESONEREN - TO RESONATE

KARAKTER - CH
ARACTER

A
D

EM
EN

 - T
O

 B
R

EA
T

H
E

T
E

C
H

N
O

L
O

G
IE

 - T
E

C
H

N
O

L
O

G
Y

R
O

B
O

T
IC

A
 - R

O
B

O
T

IC
S

IN
T

IM
IT

E
IT

 - IN
T

IM
A

C
Y

C
O

N
TA

C
T

GEBAAR - GESTU
RE

M
E

N
S

 -
 H

U
M

A
N

SP
EL

EN
 -

 T
O

 P
LA

Y

EM
O

TIE
 - 

EM
O

TIO
N

ANTROPOMORFISME - ANTHROPOMORPHISM

IN
STIN

CT

BRAM ELLENS

Mother and child, 2022
Kuka 210 robot arm,
Kuka KR10 robot arm,
foam met coating

mother and child, 2022
KUKA 210 robot arm,
KUKA KR10 robot arm,
foam with coating

Na een internationale carrière als internetondernemer in onder meer Silicon 
Valley maakte Bram Ellens (1978) in 2015 een carrièreswitch naar beeldend 
kunstenaar. Sindsdien ontwerpt hij sculpturen en installaties rondom de relatie 
tussen mens en technologie. In 2022 en 2023 werkt Ellens in een speciaal fysiek 
robotics lab in Almere, waar hij de beschikking heeft over 10 robots en een on-
dersteunend tech-team. Dit lab vormt de basis voor nieuwe projecten die hij in 
samenwerking met het onderzoeksteam van Acting like a robot van de Univer-
siteit van Utrecht, theatergezelschap Ulrike Quade company en de Universiteit 
van Aalborg (DK) ontwikkelt.

‘In my work I’m looking for an emotional 
connection with visitors. I’m looking for ways to 
open someone’s heart.’

Hoe verhoudt de mens zich tot robots en tot technologie in het 
algemeen? Dit is een terugkerende vraag die Bram Ellens zichzelf 
stelt. In zijn visie gedragen wij ons steeds meer als robots, meer dan 
dat robots handelen als mens. ‘Een van de problemen van de huidige 
technologie is dat we ons gaan gedragen als een algoritme, omdat 
een groot deel van ons leven al wordt bepaald door computers en 
kunstmatige intelligentie.’

Met zijn werk speelt Ellens in op deze actuele vraag. De relatie tussen 
mens en technologie staat centraal in zijn sculpturen en installaties, 
waarin hij zijn machines menselijke of dierlijke waarden toedicht. 
Die installaties zijn veelal geestig, interactief, visueel aantrekkelijk 
en laten je niet onverschillig.

In Imagine Intuition onderzoekt Ellens robots in relatie tot het 
menselijke thema intuïtie. Daarbij kiest hij voor de klassieke repre-
sentatie van moeder en kind, als oerbeeld voor intuïtieve relaties 
en communicatie. ‘Net na de bevalling verdwijnt het intellect bij de 
moeder tijdelijk naar de achtergrond en maakt plaats voor intuïtief 
handelen. Voor buitenstaanders is dat een intiem, woordeloos beeld 
van gebaren, aandacht, intimiteit. Met materiaal en een omgeving 
die er niet voor zijn gemaakt, wil ik bezoekers een intuïtief intiem 
gevoel meegeven.’

Waar in een eerdere installatie een monumentale industriële robot, 
met grote en zware bewegingen, het publiek deed opschrikken, daar 
transformeert Ellens nu een soortgenoot tot onderdeel van een vol-
ledig op elkaar gerichte intuïtieve twee-eenheid. In samenspel en als 
volleerde acteurs verbeelden moeder en kind hun prille relatie. Ze 
slapen, scharrelen, snuffelen en spelen samen; de moeder beschermt 
haar jong zodra ze een bezoeker bespeurt, het kleintje duikt snel 
weg.

 
Om tot de genuanceerde poses te komen deed Ellens onderzoek 
naar het gedrag van moeder en kind bij allerlei diersoorten. Hier-
aan ontleende hij klassieke poses en programmeerde hij twee totaal 
verschillende karakters, met een eigen ademhalingsritme en tempo. 
De moeder beweegt traag, introvert alsof ze nog van haar zwanger-
schap moet bijkomen, de kleine is razendsnel als een uitgelaten pup. 
De moeder straalt een kalm intuïtief handelen uit; het kind reageert 
in eerste instantie instinctief en spiegelt zich later aan de ouder. Het 
is voor het eerst dat Ellens twee robots laat interacteren: een tech-
nisch spannende exercitie.

Mother and Child is een installatie vol paradoxen: grove, kille machi-
nes voeren tot op de millimeter exacte, intieme bewegingen uit die 
zacht en teder overkomen. De robots worden aangedreven door een 
analytische en minutieuze softwareprogrammering die een beroep 
doet op ons instinct: intellect versus intuïtie. Als toeschouwer weet 
je dat de repetitieve handelingen door de kunstenaar vakkundig 
zijn geprogrammeerd, dat robots (nog?) geen bewustzijn hebben of 
intuïtie kunnen ontwikkelen, geen kinderen krijgen. Toch presen-
teert Ellens hier een tegenwicht in de vorm van moeder met kind, en 
maakt hij kunstmatige intelligentie invoelbaar.

BRAM ELLENS
 MOTHER AND CHILD

‘In mijn werk ben 
ik op zoek naar 
een emotionele 
verbintenis met 
bezoekers. Ik zoek 
manieren om 
iemands hart te 
openen.’



8 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 9

BRAM ELLENS

‘Voor mij is intuïtie 
iets oers. Meer 
lichamelijk dan 
analytisch, niet 
meetbaar en in 
onze huidige tijd 
ondergewaardeerd. 
Intuïtie is een 
kompas, een taal 
van ons lichaam 
en die is van alle 
generaties.’

How do humans relate to robots and to technology in general? It’s a recurring 
question Bram Ellens asks himself. His view is that we increasingly behave like 
robots, more than that robots act like humans. ‘One of the problems of today’s 
technology is that we’re beginning to behave like an algorithm, as a large part 
of our life is already determined by computers and artificial intelligence.’

In his work, Ellens addresses these current issues. The relationship between 
humans and technology is central in his sculptures and installations, which 
credit machines with human or animal values. Often these installations are 
funny, interactive, visually attractive and they touch a chord.

In Imagine Intuition Ellens researches robots in relation to the typically human 
theme of intuition. As such, he chose the classical representation of mother 
and child as a primal image of intuitive relationships and communication. 
‘Shortly after delivering her baby, the mother’s intellect temporarily recedes 
into the background to make way for intuitive action. For outsiders, this 
presents an intimate, wordless scene of gestures, attention, intimacy. Using 
material and an environment not made for the purpose, I want to communicate 
to visitors an intuitive and intimate feeling.’

Whereas in a previous installation a monumental industrial robot startled the 
audience with large and massive motions, Ellens now makes a peer become 
part of an intuitive twosome that is entirely focused on each other. Interacting 
with each other like consummate actors, mother and child give expression to 
their budding relationship. They sleep, potter around, explore and play togeth-
er; the mother protects her young as soon as she senses there’s a visitor, the 
little one quickly ducks from view.

To achieve the subtle gestures, Ellens researched the behaviour of mother and 
child in various animal species. Drawing on some of the classical poses his 
research yielded, he programmed two completely different characters, with 
their own respiratory rhythm and pace. The mother moves slowly, turned in 
on herself as if still having to recover from her pregnancy, the baby is as quick 
as a bouncy puppy. The mother radiates calm intuitive action; the baby at first 
reacts instinctively, only later following the parent’s example. It is the first time 
Ellens has two robots interacting: a technically challenging exercise.

Mother and Child is an installation full of paradoxes: crude, cold machines 
minutely perform precise, intimate motions that come across as soft and ten-
der. The robots are driven by analytical and meticulously designed software 
programming that engages our instinct: intellect versus intuition. As a viewer 
you’re aware that the repetitive actions have been professionally programmed 
by the artist, that robots do not (as yet?) have consciousness or the ability to 
develop intuition, and can’t have children. This awareness is counterbalanced 
by Ellens in the form of a mother and her child, which makes it possible to em-
pathize with artificial intelligence.

‘To me, intuition is 
something primal.
More physical than 
analytical, unmeasurable 
and underrated in our 
time. Intuition is a 
compass, a language our 
body speaks and it is of all 
generations.’

After an international career as an internet entrepreneur in Silicon Valley and 
other places, Bram Ellens (1978) decided to turn to art in 2015. Since that time, 
he has been designing sculptures and installations focusing on the relation-
ship between humans and technology. In 2022 and 2023 Ellens will be work-
ing in a special physical robotics lab in Almere, where he has ten robots and a 
tech support team at this disposal. This lab forms the basis for new projects he 
is currently developing in association with the research team of Acting like a 
Robot at the University of Utrecht, the Ulrike Quade theatre company and the 
University of Aalborg (DK).

BRAM ELLENS



10 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 11

Uit de onderbuik
Interview Gerd Gigerenzer
De Volkskrant - 19-07-2022 - WIETEKE VAN ZEIL

Een arts die precies weet hoe een procedure hoort te verlopen en in de behan-
delkamer toch ineens beslist het heel anders aan te pakken. Een muzikant die 
de ritmes die hij jarenlang zorgvuldig oefende speelt zonder nadenken, alsof 
zijn vingers vanzelf het instrument bespelen. Een politierechercheur die voelt 
dat-ie nog éven terug moet naar de plaats delict en dan ineens weet in welke 
richting hij verder moet. Intuïtief denken en beslissen doen we allemaal. Het 
speelt een rol bij politieke beslissingen, in de sport, in de bestuurskamers 
van de grootste bedrijven en bij het sociale verkeer. Aan intuïtie worden ook 
voorbeelden verbonden als: weten of iets goed is of niet, of je iets moet doen 
of juist niet, en je richtingsgevoel bij een boswandeling. Een groot deel van 
ons leven volgt geen logica. Maar wat intuïtie precies is, is voor velen ongrijp-
baar. Dat intuïtie bestaat, betwijfelt niemand. Maar het is weinig onderzocht 
en wordt lang niet altijd serieus genomen. Wie intuïtief handelt, doet immers 
gevoelsmatig wat in hem of haar opkomt. Het heeft dan ook geen officiële plek 
in opleidingen of beleidsvorming. Daar wordt vooral aangeleerd: denk na voor 
je beslist. Analyseer voor je concludeert. Dat is raar voor iets dat zo alomtegen-
woordig en populair is. Boeken als Blink van de Amerikaanse schrijver Malcolm 
Gladwell en Thinking, Fast and Slow van Nobelprijswinnaars Daniel Kahneman 
en Amos Tversky, over onbewust beslissen en oordelen, zijn razend populair, 
en het zelfhulpboekenschap in de boekwinkel staat vol met titels over intuïtief 
leven en handelen. In Leiden wordt, in het kader van Leiden European City 
of Science, op dit moment onderzoek gedaan naar de rol van intuïtie in kunst 
en wetenschap onder leiding van hoogleraar gedragswetenschappen An-
drea Evers. Museum De Lakenhal maakt later dit jaar een tentoonstelling over 
intuïtieve kunstbeleving. Op zoek naar het nut van intuïtie, en geïnspireerd 
door het project aan de Universiteit Leiden, spreken we de komende maanden 
experts uit verschillende vakgebieden, van een medicus tot een specialist in 
vormgeving en ontwerp. Over de momenten in hun werk dat intuïtie uiterst 
belangrijk was en over de rol die intuïtie in hun beroep speelt. Maar om eerst 
beter te begrijpen wat intuïtie precies is, spraken we met professor Gerd Gige-
renzer, voormalig directeur van het Max Planck Instituut for Human Develop-
ment in München, huidig directeur van het Harding Center for Risk Literacy 
in Potsdam en wereldwijd deskundige op dit gebied. Over zijn onderzoekswerk 
schreef hij boeken die populair werden onder hun Engelse titels, Gut Feelings 
en Risk Savvy, en het onlangs verschenen How to Stay Smart in a Smart World. 
Zijn onderzoekswerk vormde de inspiratie en basis voor Gladwells essays in 
Blink.

Dat intuïtie bestaat, betwijfelt niemand. Maar het is 
weinig onderzocht en wordt lang niet altijd serieus 
genomen. Psycholoog Gerd Gigerenzer doet dat 
wel en hij adviseert: geef mensen met veel ervaring 
weinig tijd om te beslissen.

Wat is intuïtie nu precies?

 ‘Intuïtie is een gevoel dat is gebaseerd op jarenlange ervaring. Als je weet dat 
je iets moet doen of niet doen, maar het niet kunt uitleggen. Intuïtie is dus een 
expertise die niet bewust werkt, een vorm van onbewuste intelligentie. Mis-
schien helpt het ook om te zeggen wat intuïtie in elk geval níet is.’

 

Wat is intuïtie niet?

 ‘Een zesde zintuig. Iets irrationeels. De willekeurige, impulsieve beslissingen 
van een incompetente leider. Donald Trump is vaak een intuïtief leider ge-
noemd, dat is hij niet. Impulsief is niet hetzelfde als intuïtief. Het is ook niet 
Gods stem of zoiets en zeker niet iets dat alleen vrouwen hebben. Dat is belang-
rijk, want mensen brengen intuïtie geregeld in verband met spiritualiteit en 
met vrouwen en dat is altijd bedoeld om het intuïtieve te devalueren. Om het 
onwetenschappelijk te laten lijken.’

 

Maar veel mensen hechten grote betekenis aan spiritualiteit. En daar horen ook 
‘ingevingen’ bij.

‘Klopt, maar dat is iets anders. Door het gelijk te stellen aan een spirituele erva-
ring, heeft intuïtie ook minder aanzien in andere vakken. Zo is een compleet 
vakgebied, gedragseconomie, gericht op het aantonen dat intuïtie verkeerd is.’

 

Wat weet de wetenschap over intuïtie?

‘Intuïtie is nodig omdat we niet alles weloverwogen kunnen leren en we ook 
niet de tijd hebben om alle beslissingen weloverwogen te nemen. Anders zou-
den we gewoon niks voor elkaar krijgen. Sommige dingen leer je niet bewust, 
zoals je eerste taal. In je moedertaal kun je voelen dat een zin grammaticaal 
niet klopt zonder te kunnen beredeneren waarom. Een tweede taal is meestal 
bewust aangeleerd, daar let je op de regels. Gezichten herkennen werkt ook 
intuïtief; je herkent iemand, maar als je je ogen sluit zou je waarschijnlijk niet 
alle details van diens gezicht kunnen benoemen. Het is een onbewust proces 
van veel oefenen.’

 

Is intuïtie dan een manier om op niet-rationele wijze kennis te vergaren?

‘Nee, zeker niet. Vaak wordt het zo uitgelegd, maar dat gebeurt ook om intuïtie 
in het vakje ‘irrationeel’ te kunnen stoppen. Dat is een misvatting. We hebben 
weloverwogen denken en intuïtie allebei nodig, ze vormen geen tegenstelling 
en ze sluiten elkaar niet uit. We vroegen bijvoorbeeld zeventien Nobelprijswin-
naars om hun doorbraaktheorie uit te leggen. Elk van hen zei dat die voort was 
gekomen uit het een heen en weer bewegen tussen intuïtie en analyse, dat is 
het proces. Daarom ben ik geïnteresseerd in hoe intuïtie werkt, wanneer men-
sen erop kunnen vertrouwen en hoe we het zo kunnen inzetten dat het bewust 
aan te leren is.’ Toch wordt intuïtie vaak gezet tegenover beredeneerd denken, 
ook door andere kenners. Daniel Kahneman had groot succes succes met de 
theorie die hij met zijn inmiddels overleden collega Amos Tversky ontwikkelde 
over twee denksystemen, één voor de onbewuste snelle oordelen en beslis-
singen, en een voor het beredeneerde, overwogen denken. De eerste helpt ons 
navigeren in het leven, met snelle beoordelingen die we vormen op basis van 
wat we eerder hebben aangeleerd, de tweede is het bewuste en beredeneerde 
denken waar tijd voor nodig is, en waarmee we nieuwe informatie verwerken. 
Thinking, Fast and Slow (in het Nederlands: Ons onfeilbare denken) is een we-
reldwijde bestseller. Maar Gigerenzer is tegenstander van Kahnemans theorie 
en uit het gesprek blijkt dat er op z’n minst sprake is van wetenschappelijke 
animositeit. ‘De basisgedachte in Kahnemans theorie is dat intuïtie inferieur 
is. Hij schrijft dat het zijn motivatie is om de grenzen van intuïtie aan te tonen. 
Niet de grenzen van de ratio.’

 

In uw boek Gut Feelings schrijft u dat de westerse samenleving meer op de 
ratio vertrouwt dan op intuïtie. Waarom past intuïtie niet in ons systeem?

‘Lange tijd werd intuïtie verbonden aan de vrouw en ratio aan de man. In de 
19de eeuw werd gedacht dat de vrouw zondigt, omdat ze nou eenmaal intuïtief 
is, waar ze ook niks aan kan doen, en dat de man denkt. Dat was ook de recht-
vaardiging voor de man om macht over de vrouw te hebben, want als je de 
wereld intuïtief bekijkt dan ben je irrationeel en moreel inferieur, vond men. 
Daar zijn we min of meer overheen gegroeid. Maar waar we nog niet overheen 
gegroeid zijn, is de tegenstelling tussen intuïtie en de rede. De theorie is mis-
schien genderneutraler geworden, maar de gedachte is nog steeds dat de ratio 
nooit fouten maakt, alleen de intuïtie doet dat. De ratio zou dus ook controle 
over de intuïtie moeten houden. Ik denk dat het fundamenteel verkeerd is om 
zo te denken.’

Wat zet u daartegenover?

‘Ik neem om te beginnen intuïtie serieus, ik beschouw het niet als iets dat ver-
meden zou moeten worden. Ik analyseer de intuïtie die experts hebben en we 
doen veel onderzoek. Daaruit blijkt bijvoorbeeld dat als experts met jarenlange 
ervaring in een situatie komen waarin ze snel moeten beslissen, de eerste optie 
die in hun hoofd opkomt, vaak de beste is. Hoe meer ervaring, hoe gerecht-
vaardigder het is om te vertrouwen op intuïtie. Als je een beginner bent, is het 
onwaarschijnlijker dat je ingeving de juiste is. Hier hebben we veel onderzoek 
naar gedaan, bijvoorbeeld bij ervaren sporters. De criteria van wat goed of niet 
goed is, zijn daar helder; je moet scoren of punten halen. En sporters moeten 
vaak snel beslissen. Dit onderzoek levert nog iets belangrijks op; als je de tijd 
zó beperkt dat echt alleen de eerste gedachte in je op kan komen, zijn experts 
beter af met intuïtie dan met beredeneerd denken. Less is more. Dat heeft een 
hoop gevolgen voor mensen in heel veel verschillende disciplines. Dus ook in 
de wetenschap of in het bedrijfsleven: geef mensen met veel ervaring weinig 
tijd om een beslissing te nemen.’

 

Want anders?

‘Anders loop je het risico dat mindere opties je gedachten verdringen en je 
doen twijfelen. En je verspilt veel tijd en geld.’

 

Is er een beroep dat meer baat heeft bij intuïtief werken?

‘In principe werkt het in elk vak. Ik zou beroepsgroepen willen indelen in twee 
categorieën: die waarin professionals weten dat ze moeten vertrouwen op in-
tuïtie, en die waarin mensen wel vertrouwen op intuïtie maar dat nooit zullen 
toegeven. Tot de eerste groep behoren sport en de kunst, muziek en de natuur-
wetenschappen, zoals biologie, natuurkunde en scheikunde. Einstein zei: “de 
intuïtieve geest is een gave en de rationele geest is zijn dienaar. We hebben een 
wereld gecreëerd die de dienaar koestert en niet de gave.” Tot de tweede groep 
behoren de gedragswetenschappen en veel grote bedrijven. Die hebben een 
fixatie op logica en cijfers. Daar is intuïtie verdacht.’

 

Waarom?

‘Ik heb met een heel aantal grote bedrijven gewerkt en de leiders gevraagd hoe 
vaak een belangrijke beslissing uiteindelijk een beslissing was op gutfeeling. 
Het antwoord is niet 1 of 2 procent maar meer dan 50  procent. Ze weten dat 
er onzekere factoren zijn, dat je niet alles kunt berekenen. Ze vertrouwen op 
hun expertise. Maar het grote verschil met musici is: deze executives zullen 
het nooit publiekelijk erkennen. Het blijkt alleen uit geanonimiseerde onder-
zoeken. Want als het een intuïtieve beslissing is, ben jij verantwoordelijk. Met 
name in de bedrijfswereld zijn er steeds meer leiders die die verantwoordelijk-
heid helemaal niet willen. Dus verbergen ze de intuïtie. Daar zijn twee metho-
den voor. Je kunt het besluit beredeneren nadat het genomen is. Door er ratio-
nele argumenten bij te zoeken om het te kunnen presenteren als een op feiten 
gebaseerde beslissing. Dat is een verspilling van intelligentie, tijd, en geld. En 
de duurdere variant hiervan: het bedrijf huurt een consultant in. Die dan moet 
rechtvaardigen wat al lang besloten is op gevoel. Weet je hoe vaak dit gebeurt? 
Toen ik bij een van de grootste consultancybedrijven ter wereld was en de ceo 
vroeg hoe veel van hun rapporten feitelijk de rechtvaardiging van reeds ge-
nomen beslissingen waren, zei hij: “professor Gigerenzer als u niet mijn naam 
noemt, zal ik antwoorden. Het was meer dan 50 procent.” Het is niet de vraag óf 
je je onderbuikgevoel kunt vertrouwen, maar vooral wanneer, vindt Gigeren-
zer. In zijn boek Gut Feelings (Nederlandse vertaling: De kracht van je intuïtie) 
schrijft hij over een jonge dokter die in een Amerikaans ziekenhuis werkte 
toen een ondervoede en nauwelijks reagerende baby van zeven maanden werd 
binnengebracht. De dokter voelde zich er niet goed bij het kind aan allerlei 
onderzoeken te onderwerpen. Hij kwam erachter dat het baby’tje weigerde te 
eten nadat het injecties had gekregen. Intuïtief besloot hij de onderzoeken tot 
een minimum te beperken en het kind eerst rust te geven en te voeden. Het 
kind at en sterkte aan, zag de dokter. Maar zijn meerderen grepen in. Een kind 
in deze toestand moest onderzocht worden, voor een diagnose. Het kind kreeg 
MRI-scans, er werden biopten genomen en het kreeg een dozijn klinische tests. 
Voordat de artsen een diagnose konden stellen, stopte het kind opnieuw met 
eten, en stierf. ‘Ondanks alles wat we hebben gedaan’, zei een collega. De erva-
ren artsen vertrouwden blind op de protocollen, gebaseerd op beredeneerde, 
aangeleerde werkwijze. Ze durfden het risico van vertrouwen op intuïtie niet 
aan. Hier bleek de intuïtie van de jonge arts sneller en effectiever.

In sommige beroepen moeten beslissingen voortdurend onder grote tijdsdruk 
worden genomen. Bij de politie, bijvoorbeeld. Toch zijn daar problemen met 
racistische vooroordelen. Jongens van kleur worden veel vaker aangehouden 
dan blonde jongens. Hoe kun je weten of je intuïtieve besluit niet gestuurd 
wordt door onbewuste vooroordelen?

 ‘Door altijd je bewuste denken mee te laten werken. Ik weet niet zeker of de 
voorbeelden die je nu beschrijft onbewust zijn. Het lijkt op vrij bewust gedrag. 
Ik denk dat veel vooroordelen tegen zwarte mensen extreem bewust zijn; je 
weet wie je vijand is, wie je niet vertrouwt. Het kan ook het gevolg zijn van een 
collectief denken. Bij sommige politie-eenheden heerst een cultuur van wij-
zij-denken. Dat is geen intuïtie, en het is ook niet onbewust.’ Intuïtie kan wel 
een rol spelen bij opsporingsdiensten, zegt Gigerenzer. Geoefende douanebe-
ambten en politieagenten kunnen een gevoel hebben dat er iets niet klopt, als 
ze iemand zien. Ze leren afwijkingen in gedrag te herkennen bij drugskoeriers, 
ook als ze dat moeilijk kunnen benoemen. Dat maakt ze kwetsbaar, want net als 
in het bedrijfsleven en de medische wereld, bestaat de kans om aangeklaagd te 
worden. Intuïtie wordt in de rechtszaal meestal niet erkend als verantwoording 
van een beslissing. Maar het is belangrijk dat onderscheid te benoemen, meent 
Gigerenzer: ‘Anders werkt het tegen een betere omgang met intuïtie.’

 

Hoe kan intuïtie volgens u beter ingezet worden bij opvoeding en in opleidin-
gen?

‘Het zou een onderdeel van het curriculum op school moeten worden. Bijvoor-
beeld bij biologie, wanneer je leert om planten en bloemen te herkennen, dat is 
bewust leren en oefenen. Daarna kun je aandacht besteden aan kijken en snel 
herkennen of een plant gezond is of niet, zonder het te beredeneren, dat is in-
tuïtief. Leraren, ouders trouwens ook, kunnen kinderen duidelijk maken dat ze 
zich een expertise eigen kunnen maken en dat je daarna een punt bereikt dat je 
niet alleen kunt berekenen en beredeneren, maar ook dingen meteen kunt in-
schatten. Zo kun je ze leren wanneer te vertrouwen op intuïtie. Oefenen is het 
begin, maar intuïtief beslissen is een essentieel deel van je vaardigheden.’

INTUÏTIE VS INSTINCT

Instinct is aangeboren. Zoals de neiging van een baby om zuigbewegingen te 
maken met de mond en te zoeken naar de moederborst. Intuïtie is gebaseerd op 
ervaring. Een pianist die op intuïtie vertrouwt is ooit begonnen met een vinger 
te plaatsen op de juiste toets, en dat langdurig bewust te oefenen. Volgens 
Gigerenzer gaat intuïtie altijd gepaard met ‘zweten’ - veel oefenen en ervaring 
opbouwen.



12 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 13

Trust your gut
An Interview with
Gerd Gigerenzer
De Volkskrant 19 July 2022 - WIETEKE VAN ZEIL

A doctor who knows all about standard procedure and yet in the surgery 
decides on the spur of the moment to take a different path. A musician who 
performs the rhythms he has been carefully rehearsing for years without 
thinking, as if his fingers play the instrument by themselves. A police detective 
who feels he just has to return to the scene of the crime once more and sud-
denly knows in which direction to proceed. We all think and decide intuitively. 
It is a factor in political decisions, in sports, in the board rooms of the largest 
companies, and in social life. Intuition is also linked with such situations as 
knowing whether something is right or wrong, whether or not to do some-
thing, or your sense of direction when taking a walk in the woods. A large part 
of our life doesn’t follow any logic. To many of us, however, it is difficult to get 
a grip on what intuition is. Nobody doubts there is such a thing as intuition, 
but it has been little researched and certainly not always taken seriously, given 
that anyone who acts intuitively follows his or her impulses. Intuition, there-
fore, has no official place in curriculums or in policymaking, where the rule 
is to think before we decide. To analyse before you come to a conclusion. This 
is odd for something that is so prevalent and popular. Books like Blink, by the 
American author Malcolm Gladwell, and Thinking, Fast and Slow by Nobel prize 
laureates Daniel Kahneman and Amos Tversky, about unconscious decisions 
and judgements, sell like hot cakes, and the self-help sections in bookshops are 
full of titles on living and acting intuitively. At present research is being con-
ducted in Leiden about the role of intuition in the arts and sciences under the 
supervision of Andrea Evers, Professor of Health Psychology, in the framework 
of Leiden European City of Science. Later this year Museum De Lakenhal in 
Leiden will be showing an exhibition on intuitive experience of art. In search of 
the value of intuition and inspired by the project at Leiden University, we’ll be 
talking to experts from various disciplines in the next few months, from a med-
ical doctor to a design specialist. We’ll be discussing with them those moments 
in their own work when intuition proved to be of key importance, as well as 
the role of intuition in their professional life. To get a better understanding of 
what exactly intuition is, however, we first spoke with professor Gerd Giger-
enzer, former director of the Max Planck Institute for Human Development in 
Munich, current director of the Harding Center for Risk Literacy in Potsdam 
and an international expert in this field. He wrote books on his research work 
that have become widely popular, such as Gut Feelings and Risk Savvy, and the 
recently published How to Stay Smart in a Smart World. His research formed 
the inspiration and foundation for Gladwell’s essays in Blink.

Nobody doubts there is such a thing as intuition, 
but it has been little researched and certainly 
not always taken seriously. Psychologist Gerd 
Gigerenzer, however, does, and his advice is to give 
people with a great deal of experience little time to 
decide.

What exactly is intuition?

‘Intuition is a feeling based on years of experience. When you know you must 
or mustn’t do something, though you can’t explain why. Intuition, therefore, is 
an expertise that doesn’t work consciously, a form of unconscious intelligence. 
Perhaps it may also help if I tell you what intuition definitely isn’t.’

 

What isn’t intuition?

‘A sixth sense. Something irrational. The arbitrary, impulsive decisions of an 
incompetent leader. Donald Trump has often been called an intuitive leader, 
which he isn’t. Impulsive is not the same as intuitive. Nor is it God’s voice or 
something similar and it is definitely not something that is exclusive to wom-
en. This is important, because people regularly associate intuition with spirit-
uality and with women, and always with the intention of devaluing intuition. 
To make it seem unscientific.’

 

Many people attach great value to spirituality, though. And ‘inspirations’ are 
part of this.

‘That’s true, but that’s something else. By equating it with a spiritual expe-
rience, intuition also has a lower status in other disciplines. There’s a whole 
discipline, behavioural economics, that aims to prove intuition is wrong.’

 

What can science tell us about intuition?

‘We need intuition because we can’t learn everything in through careful con-
sideration, nor do we have the time to take all decisions in a carefully consid-
ered way. We would just not get anything done this way. Some things you don’t 
learn consciously, such as your primary language. You can sense a sentence is 
grammatically incorrect in your native language without being able to provide 
the arguments. A second language is mostly learnt consciously, by minding the 
rules. Recognizing faces is also something that happens intuitively; you recog-
nize someone, but when you close your eyes you would probably not be able to 
identify all the details of their face. It’s an unconscious process that involves a 
great deal of practice.’

 

Does that make intuition a way of acquiring knowledge in a non-rational way?

‘No, definitely not. This is how it is often explained, but when that happens it 
is done to label intuition as something “irrational”. That’s a misconception. We 
need both carefully considered thinking and intuition; they are not opposites 
and they are not mutually exclusive. For instance, we asked seventeen Nobel 
Prize winners to explain their breakthrough theory. Each one of them said it 
resulted from an interchange between intuition and analysis, that’s the pro-
cess involved. It’s why I’m interested in how intuition works, when people can 
rely on it and how we can harness it in such a way that it can be consciously 
acquired.’ All the same, intuition is often juxtaposed to argumentative think-
ing, also by other experts. Daniel Kahneman had great success with the theory 
he developed together with his now deceased colleague Amos Tversky about 
two thought systems, one for unconscious snap judgements and decisions, and 
one for considered and reasoned thinking. The first one helps us to navigate 
through life, with quick decisions formed on the basis of what we have pre-
viously learned, the second one is the conscious and reasoned thinking that 
requires time, and with which we process new information. Thinking, Fast and 
Slow is a worldwide bestseller. Gigerenzer, however, disagrees with Kahne-
man’s theory and it is obvious from our conversation that there is at least some 
scientific animosity involved. ‘The basic premise of Kahneman’s theory is that 
intuition is inferior. As he writes, it is his intention to demonstrate the limits of 
intuition. Not the limits of reason.’

 

In your book Gut Feelings you write that Western society puts greater trust in 
reason than in intuition. Why doesn’t intuition fit in with our system?

‘For a long time, intuition was associated with women and reason with men. 
It was believed in the 19th century that women transgress because they are 
intuitive by nature, something they can’t help, whereas men can reason. It 
also provided the justification for male dominance over women, because the 
idea was that if you view the world intuitively you are irrational and so morally 
inferior. We have more or less grown over this. Something we haven’t grown 
over yet, however, is the intuition versus reason dichotomy. The theory may 
have become more gender neutral, but the prevailing idea still is that reason 
is incapable of making mistakes, that’s what intuition does. As a consequence, 
reason should also remain in control of intuition. I think it is fundamentally 
wrong to think this way.’

What do you propose instead?

 ‘To begin with, I take intuition seriously. I don’t regard it as something that 
should be avoided. I analyse the intuition of experts and we conduct a lot of 
research. One outcome of our research is that when experts with years of expe-
rience find themselves in a situation in which they need to decide fast, the first 
option that springs to mind is often the best. The more experience they have, 
the more justifiable it is to rely on intuition. When you are a novice, though, 
it is less likely that your hunch is correct. We have done a lot of research into 
this, for instance with experienced athletes. The criteria of what is right or 
wrong are often clear there; you need to score or win points. And athletes often 
need to decide fast. This research has yielded something else that is important; 
when you limit the available time to such an extent that you can really only 
base yourself on the first thought that comes to you, experts are better off with 
intuition than with argumentative thinking. Less is more. This has a lot of im-
plications for people in a wide range of disciplines. That also includes science 
or trade and industry: give people with massive experience little time to take a 
decision.’

 

Because if you don’t?

‘If you don’t, you risk lesser options crowding your thoughts and causing you 
to doubt. And you waste a lot of time and money.’

 

Is there a particular profession that stands to benefit more from working intu-
itively?

‘In principle it works for every profession. I would prefer to divide professional 
groups into two categories: those in which professionals know they must rely 
on intuition, and those in which people rely on intuition but will never admit 
it. The first group includes sports and the arts, music and natural sciences, 
such as biology, physics and chemistry. Einstein said: “the intuitive mind is a 
gift and the rational mind is its servant”. We have created a world that cherishes 
the servant but not the gift. The second group includes behavioural scienc-
es and many corporate businesses. They are fixated on logic and figures, and 
intuition is suspect there.’

 

Why?

‘I have worked with a great many major companies and asked their CEOs how 
often an important decision was ultimately a decision based on gut feeling. 
The answer is not 1 or 2 percent, but more than 50 percent. They know there 
are uncertain factors, that it is impossible to calculate everything. They trust 
their expertise. But the major difference with musicians is that these CEOs will 
never own up to this in public. It only becomes evident through anonymised 
research. Because if it is an intuitive decision, you are the one who is respon-
sible. Especially in the corporate world there are more and more CEOs who do 
not want that responsibility at all.

So they hide the intuition part. There are two methods for this. You can provide 
arguments for a decision after it’s been taken by finding rational arguments 
to go with it, so you can present it as a decision based on facts. That’s a waste 
of intelligence, time, and money. The more costly variant of this is where the 
company hires a consultant, who then has to justify what has already been 
decided on the basis of instinct. Do you know how often this happens? When 
I visited one of the largest consultancy firms in the world and asked the CEO 
how many of their reports were actually the justification of decisions already 
made, he said: “Professor Gigerenzer, if you don’t mention my name, I’ll tell 
you. It was more than 50 percent.” The question is not if you can rely on your 
gut instinct, but especially when, Gigerenzer feels. In his book Gut Feelings he 
mentions a young doctor working in an American hospital. When an under-
nourished and almost unresponsive baby of seven months was admitted, he 
felt bad about subjecting the infant to all sorts of examinations. He found out 
the baby had started refusing to eat after it had received injections. He intui-
tively decided to keep the examinations to a minimum and first allow the baby 
some rest and to feed it. He saw how the infant started to eat and began recov-
ering. But his superiors intervened, as a child in this condition needed to be 
examined to arrive at a diagnosis. The child was then subjected to MRI scans, 
biopsies were taken and a dozen clinical tests were carried out. Before the doc-
tors were able to make a diagnosis, the baby again stopped eating, and died. ‘In 
spite of everything we did’, as one colleague put it. These experienced doctors 
had blind faith in protocols based on reasoned and acquired methods. They 
did not dare risk relying on intuition. Here, the intuition of the young doctor 
proved to be faster and more effective.

In some professions, decisions constantly need to be taken under heavy time 
pressure. Take the police force, which has its problems with racial bias. Young 
people of colour are stopped and searched far more often than blond kids. How 
can you tell whether your intuitive decision isn’t directed by unconscious bias?

‘By always letting your conscious thought weigh in. I’m not sure whether the 
examples you’ve just mentioned are unconscious. It looks like pretty con-
scious behaviour. I think many prejudices against black people are extremely 
conscious; you know who your enemy is, who you don’t trust. It might also be 
a consequence of collective thinking. Some police units have a culture of us 
against them. That’s not intuition, nor is it unconscious.’ Intuition can play a 
role in crime investigation departments, Gigerenzer says. Trained customs of-
ficers and police officers can sense something’s not right when they see some-
one. They learn to detect behavioural deviations in drug runners, even if it’s 
hard to put a finger on it. It makes them vulnerable, though, because as in the 
corporate sector and in the medical world, there is the chance of being prose-
cuted. In the court room, intuition is usually not accepted as solid grounds for 
a decision. It is important, however, to articulate the distinction, Gigerenzer 
thinks: ‘Otherwise it obstructs a better use of intuition.’

 

How do you think intuition can be employed more effectively in education and 
training?

‘It should become a part of the school curriculum. For instance in biology, 
when you learn to identify plants and flowers, which is conscious learning and 
practice. You can then start paying attention to observing and quickly recog-
nizing whether a plant is healthy or not, without providing arguments for it, 
that’s intuitive. Teachers, and parents too, incidentally, can tell children they 
acquire an expertise, after which you reach a point when you are able not only 
to calculate and reason, but also assess things instantaneously. This way you 
can teach them when to rely on intuition. Practice is the beginning, but decid-
ing intuitively is an essential part of your skills.’

 

INTUITION VERSUS INSTINCT

Instinct is innate, like a baby’s instinct to make sucking movements with its 
mouth and find its mother’s breast. Intuition is based on experience. A pianist 
who relies on intuition once started out by placing a finger on the right key, 
followed by sustained and conscious practice. According to Gigerenzer, intui-
tion always involves a lot of ‘sweat’ – practising much and building experience.



14 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 15

D
A

N
S

 -
 D

A
N

C
E

M
E

N
SE

L
IJ

K
E

 I
N

T
E

R
A

C
T

IE
 -

 H
U

M
A

N
 I

N
T

E
R

A
C

T
IO

N

EC
H

O

INTUITIVE BODY
ADEM - BREATH

BEW
EGIN

G - M
OVEM

EN
T

H
A

R
M

O
N

IE - H
A

R
M

O
N

Y

D
IS

S
O

N
A

N
T

IE
 - D

IS
S

O
N

A
N

C
E

R
E

S
O

N
A

N
T

IE
 - R

E
S

O
N

A
N

C
E

S
Y

N
C

H
R

O
N

IE
 - S

Y
N

C
H

R
O

N
Y

T
IJD

 - T
IM

E

LICH
AAM

 - BODY

ONE BODY

SIMULTAAN - SIMULTANEOUSLY

SAMEN - TOGETHER
ALGORITME - ALGORITHM

VERSTAND - M
IN

D

H
ERSEN

EN
 - 

BRAIN

SP
E

L
 -

 G
A

M
E

W
ET

EN
SC

H
A

P
 -

 S
C

IE
N

C
E

DIKKER + OOSTRIK
In samenwerking met Suzan Tunca 
(dramaturgie; ICK Amsterdam),
Than van Nispen (muziek; HKU), 
Diederik Schoorl (installatieontwerp), 
VU Amsterdam Klinische Psychologie

Harmonic Dissonance: Phantom body, 
2022

media: 4 channel video, 4 channel 
audio, 4 channel IR Camera runtime

infinite materials: steel, wood, 
electronics

software: C++, OpenGL, OpenPose, 
OpenFrameworks, FMOD

In association with Suzan Tunca 
(dramaturgy; ICK Amsterdam),
Than van Nispen (music; HKU), 
Diederik Schoorl (installation design), 
VU Amsterdam Clinical Psychology

Harmonic Dissonance: Phantom body, 
2022

media: 4 channel video, 4 channel 
audio, 4 channel IR Camera runtime

infinite materials: steel, wood, 
electronics 
software: C++, OpenGL, OpenPose, 
OpenFrameworks, FMOD

In hun gezamenlijke werk onderzoe-
ken Matthias Oostrik (1980) en Su-
zanne Dikker (1979) een van de meest 
fundamentele menselijke vragen, de 
vraag die ten grondslag ligt aan artis-
tiek, wetenschappelijk en technolo-
gisch onderzoek: wat betekent het om 
‘verbonden’ te zijn met een ander?

DIKKER + OOSTRIK worden we-
reldwijd gezien als pioniers op het 
gebied van zowel biofeedback art als 
crowdsourcing neurowetenschap in 
de fysieke wereld.

Hun werk wordt ondersteund door 
onder meer het Stimuleringsfonds 
Creatieve Industrie, Niemeijer Fonds, 
het Max-Planck-Gesellschaft, de 
Hersenstichting, en de Nederlandse 
Organisatie voor Wetenschappelijk 
Onderzoek, en wordt tentoongesteld 
in musea en op festivals, zoals het 
Garage Museum of Contemporary 
Art (Moscow), het Benaki Museum 
(Athens), het American Museum of 
Natural History (New York City), EYE 
Amsterdam, Ballet National de Mar-
seille, Deutsches Filmmuseum (Frank-
furt), Espacio Telefonica (Madrid), 
Lowlands, en het National Museum of 
Modern Art (MNAC, Lisbon). 

 

Than van Nispen (1977) is docent en 
onderzoeker aan de HKU School of 
Music and Technology en het Experti-
secentrum Creatieve Technologieën. 
Hij maakt composities voor games en 
maakt deel uit van het compositie- en 
sounddesigncollectief GreenCouch.
Suzan Tunca (1975) werkt als dan-
ser en choreograaf in binnen- en 
buitenland. Zij is verantwoordelijk 
voor de dansonderzoeksactiviteiten 
bij ICK Dans Amsterdam, platform 
voor hedendaagse dans, waar zij ook 
betrokken is bij de ontwikkeling van 
Harmonic Dissonance. Het dansge-
zelschap van ICK, onder leiding van 
Emio Greco en Pieter C. Scholten, 
bestaat uit een ensemble van dansers 
én een junior compagnie: ICK Next. 
Samen met Tunca doet het gezel-
schap onderzoek naar het thema 
intuïtie onder de titel The intuitive 
body. Tunca is daarnaast PhdArts-
promovenda aan de Universiteit 
Leiden/ACPA, waar zij onderzoek doet 
naar Spiritual Corporeality: Towards 
a dance language mediating between 
spirit, matter and levels of reality. 

‘Ons werk is een constante zoektocht naar ‘intuïtieve’ 
algoritmes en verbeeldingen die menselijk contact weergeven. 
We willen ervaringen creëren waarbij mensen via onze 
installaties interacties met elkaar kunnen aangaan, zonder 
enige vorm van uitleg.’

‘Our work is an ongoing search for ‘intuitive’ 
algorithms and imaginations representing human 
contact. We want to create experiences enabling 
people to interact through our installations without 
further explanation.’

De installaties van cognitief neurowetenschapper Suzanne Dikker 
en kunstenaar Matthias Oostrik bestaan bij de gratie van bezoekers. 
In de beweeglijke en interactieve presentaties vloeien kunst en we-
tenschap in elkaar over. Zij vallen als het ware samen en sluiten zo 
naadloos aan op het belangrijkste thema waar DIKKER + OOSTRIK al 
jarenlang onderzoek naar doen: synchronisatie, wat letterlijk sa-
menvallen (syn) in de tijd (chronos) betekent. Centraal in hun werk 
staat het menselijk (on)vermogen om relaties te begrijpen, zowel 
relaties met zichzelf als die met anderen. In interactie met hun pu-
bliek onderzoeken zij de frictie tussen onze ervaringen van verbin-
ding, en de algoritmische datasystemen die ons en onze relaties met 
anderen beschrijven. 

De afgelopen jaren resulteerde dit in een serie presentaties met de 
titel Harmonic Dissonance. Met behulp van digitale technologie met 
transformerend licht, camera’s, video en geluid werden bezoekers 
uitgenodigd om met beweging zelf beeld en geluid te maken, en 
daarmee interacties met elkaar aan te gaan. Door dezelfde bewe-
gingen te maken als een medebezoeker, veranderde het beeld en 
vloeiden twee of meerdere beelden ineen. Zo ontstond menselijke 
verbondenheid in gezamenlijk bewegen. 

Voor Imagine Intuition ontwikkelen DIKKER + OOSTRIK een vol-
gende versie met de titel Harmonic Dissonance: Phantom body. 
Deze installatie verkent de paradox van de (on)meetbaarheid van het 
intuïtieve lichaam. Intuïtie is daar waar lichaam, geest en brein sa-
menkomen, en dat is wat de kunstenaars willen verbeelden. Vragen 
die zij zichzelf daarbij stellen zijn: hoe kan het dat als je intuïtief met 
elkaar omgaat, als je verbinding maakt met anderen, dat als van-
zelf lijkt te gaan, maar zodra je dat wilt meten, dat niet lukt? Kun je 
objectief meten wat subjectief en intuïtief is? Phantom body ver-
wijst naar Phantom Limb (het fenomeen dat mensen geamputeerde 
lichaamsdelen nog wel voelen). Je hebt anderen nodig en als ze er 
niet zijn, mis je ze maar soms kun je de verbintenis nog wel voelen.

In Harmonic Dissonance: Phantom body sta je als bezoeker oog in 
oog met een serie van vier schermen die lichamen en hersenen in 
realtime visualiseren en sonificeren (omzetten in geluid). Oostrik: 
‘Bewegingssynchroniciteit is wetenschappelijk aantoonbaar, dat 
kunnen we meten. In dit werk ontwikkelen we er een nieuw algorit-
me voor. Met deze installatie hopen we dat in interactie met andere 
bezoekers, zij intuïtief ontdekken dat wanneer je dezelfde bewegin-
gen maakt er compleet andere beelden ontstaan. Op het moment dat 
je synchroon met elkaar beweegt, verschijnt ook de ander op jouw 
scherm. Het beeld dat je zelf creëert verandert dan in het beeld van 
de ander, die komt naar de voorgrond.’ Op de schermen kunnen 
ook beelden verschijnen van mensen die jou voorgingen en van de 
makers zelf. Deze echo’s of fantomen (phantoms) van bewegingen 
en hersenactiviteit van eerdere bezoekers dansen over de schermen 
en activeren een soundscape. De soundscape is ontworpen door 
Than van Nispen en Ivo van Dijk en bestaat uit een combinatie van 
menselijke en instrumentale geluiden. Als bezoekers word je uitge-
nodigd om met deze geesten uit het verleden te dansen en nieuwe 
verschijningen te maken voor de toekomst. 
 
Dikker: ‘We hopen dat mensen ontdekken dat ze ook vraagtekens 
kunnen zetten bij wat het algoritme hen aan beelden voorschotelt. 
Komen de beelden en geluiden overeen met hoe synchroon en ver-
bonden jij je voelt? Zo nee, waar gaat met mis? Heeft het te maken 
met je bewegingen, je mentale intentie?’

DIKKER + OOSTRIK
ISM SUZAN TUNCA (DRAMATURGIE; ICK AMSTERDAM),THAN VAN NISPEN (MUZIEK; HKU),

DIEDERIK SCHOORL (INSTALLATIEONTWERP), VU AMSTERDAM KLINISCHE PSYCHOLOGIE

HARMONIC DISSONANCE:

PHANTOM BODY



16 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 17

DIKKER + OOSTRIK ‘Our work is an ongoing search for ‘intuitive’ algorithms and imaginations 
representing human contact. We want to create experiences enabling people to 
interact through our installations without further explanation.’

The installations made by cognitive neuroscientist Suzanne Dikker and artist 
Matthias Oostrik need visitors. In their mobile and interactive presentations art 
and science merge. They converge, so to speak, and thus fit in seamlessly with 
the major theme in DIKKER + OOSTRIK’s research of many years: synchronisa-
tion, which literally means to coexist (syn) in time (chronos). The central theme 
in their work is the human (in)capacity to understand relationships, both with 
themselves and with others. In interaction with their audience they explore 
the friction between our experiences of connection and the algorithmic data 
systems describing us and our relations with others.

In recent years this resulted in a series of presentations entitled Harmonic Dis-
sonance. Using digital technology with transforming lighting, cameras, videos 
and sound, visitors were invited to produce images and sound by moving and 
interacting with each other. By moving in the same way as a co-visitor the 
image changed, and two or more images became one. Thus moving together 
resulted in human connectedness.

For Imagine Intuition DIKKER + OOSTRIK developed a next version entitled 
Harmonic Dissonance: Phantom body. This installation explores the para-
dox of the (in)commensurability of the intuitive body. Intuition is the place 
where body, mind and brain meet, which is the thing the artists want to depict. 
Questions they ask themselves are: how is it possible that intuitive interaction, 
making contact with others, seems effortless, but that you cannot succeed in 
measuring it? Is it possible to measure objectively what is subjective and in-
tuitive? Phantom body refers to phantom limb (the sensation experienced that 
an amputated limb is still attached). You need other people. When they are not 
around, you will miss them, but sometimes you still feel the connection.

When you visit Harmonic Dissonance: Phantom body you come face to face 
with a series of four screens visualising and sonificating (translate into sound) 
bodies and brains in real time. Oostrik: ‘Movement synchronicity can be 
scientifically demonstrated. It can be measured. In this work we are developing 
a new algorithm to do so. With this installation we hope that visitors interact-
ing with other visitors intuitively discover that making the same movements 
will result in completely different images. The moment you synchronise your 
movements with another person they will also appear on your screen. The 
image you create changes into the image of the other, who comes to the fore.’ 
The screens may also show images of people preceding you and of the makers. 
These echoes or phantoms of previous visitors’ movements and brain activ-
ity dance across the screens and activate a soundscape. The soundscape is 
designed by Than van Nispen and Ivo van Dijk and consists of a combination 
of human and instrumental sounds. As a visitor you are invited to dance with 
these ghosts from the past and make new apparitions for the future.
 
Dikker: ‘We hope that people question the images the algorithm serves up. Do 
the images and sounds correspond to how you feel synchronised and connect-
ed? If not, what goes wrong? Has it to do with your movements, your mental 
intention?’

The collaborative work of Matthias 
Oostrik (1980) and Suzanne Dik-
ker (1979) explores one of the most 
fundamental questions of human na-
ture, one that lies at the very core of 
artistic, scientific, and technological 
inquiry: what does it mean to be ‘con-
nected’ to another person? DIKKER 
+ OOSTRIK are widely recognized as 
pioneers in the fields of both biofeed-
back art and real-world, crowdsour-
cing neuroscience.
Their work is supported by the Dutch 
Creative Industries Fund, Niemeijer 
Fonds, The Max Planck Society, 
Hersenstichting, and the Netherlands 
Organisation for Scientific Research 
among others, and has been exhibited 
at various museums and festivals, 
including Garage Museum for Con-
temporary Culture (Moscow), Ben-
aki Museum (Athens) the American 
Museum of Natural History (New York 
City), EYE Amsterdam, Ballet National 
de Marseille, Deutsches Filmmuseum 
(Frankfurt), Espacio Telefonica (Ma-
drid), Lowlands (Netherlands), and 
The National Museum of Modern Art 
(MNAC, Lisbon). 
 

Than van Nispen (1977) is a lecturer 
and researcher at the HKU School of 
Music and Technology and the Exper-
tise Centre for Creative Technologies. 
He composes music for games and is 
part of the GreenCouch composition 
and sound design collective.
Suzan Tunca (1975) works as a dancer 
and choreographer in the Nether-
lands and abroad. She is responsible 
for the dance research activities 
at ICKamsterdam, a platform for 
contemporary dance, where she is 
also involved in the development of 
Harmonic Dissonance. The ICK dance 
company, led by Emio Greco and Pie-
ter C. Scholten, consists of an ensem-
ble of dancers and a junior troupe: 
ICK Next. Together with Tunca the 
company researches the theme of 
intuition under the title The intui-
tive body. Tunca is also a Phd Arts 
candidate at Leiden University/ACPA 
researching Spiritual Corporeality: 
Towards a dance language mediating 
between spirit, matter and levels of 
reality. 

‘Ik vind intuïtie een 

problematisch woord. Zeker 

als je bedoelt ‘ik doe het op 

gevoel’. Het is belangrijk dat 

we blijven nadenken over 

de manier waarop we snelle 

keuzes maken. We weten 

dat mensen snel kunnen 

beslissen over dingen waar 

ze weinig van afweten, 

dat is gevaarlijk. Het is 

belangrijk om je intuïtie in 

twijfel te blijven trekken.’ 

‘I think intuition is a 
problematic word. Especially 
if you mean: I am acting 
on feeling. It is important 
to keep thinking about the 
way we make quick choices. 
We know people are able to 
decide quickly about things 
they do not know much 
about, which is dangerous. It 
is important to keep doubting 
your intuition’. 

SUZANNE DIKKER



18 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 19

Is impliciete kennis hetzelfde als intuïtie?

‘In zekere zin wel.’

 

Uw vakgebied is muziekcognitie. Dat lijkt me expliciet.

‘De term cognitie verwijst naar de cognitiewetenschappen en de gereedschap-
pen waarmee we de waarneming, verwachting, aandacht en het geheugen voor 
muziek bestuderen. Binnen de muziekwetenschappen richt ik me vooral op de 
luisteraar. Muziek zit niet alleen in het object, het geluid, dus niet alleen in wat 
de componist heeft gecomponeerd of wat de musicus uitvoert. De luisteraar 
doet zeker de helft van het werk. Waarom vinden we het ene ritme saai en het 
andere spannend? Waarom blijft het ene melodietje in ons hoofd hangen en het 
andere niet? Daar zitten cognitieve processen achter die met onze waarneming 
en geheugen te maken hebben. Ik probeer te snappen hoe dat werkt, maar dat 
gaat met kleine stapjes. Heeft onze capaciteit voor muziek, het feit dat wij mu-
ziek kunnen waarderen, dat we er blij van kunnen worden, dat het ons troost, 
een biologische basis? Kun je dat traceren naar genen? En kun je die capaciteit 
terugvinden bij andere dieren? Die laatste vraag heeft mijn vakgebied helemaal 
overhoop gehaald: ik werk veel met wetenschappers die onderzoek doen naar 
zangvogels, apen en zeeleeuwen. Mijn centrale vraag is: wat vinden onze her-
senen van muziek?’

 

Is muziek niet grotendeels cultureel bepaald?

‘Dat hebben we lang gedacht, maar het lijkt tegelijkertijd een set van aange-
boren eigenschappen te zijn, die we delen met een aantal andere dieren. De 
kaketoe is het eerste gedocumenteerde voorbeeld daarvan. Dat we muzikaliteit 
delen met andere dieren suggereert dat de capaciteit om muziek te ervaren een 
lange evolutionaire geschiedenis heeft.’

 

De gemiddelde luisteraar zal muziek associëren met gevoel.

‘Kennelijk ervaren mensen muziek zo. Als wetenschapper is het mijn taak deze 
observatie expliciet te maken. Als je aan mensen vraagt wat muziek voor ze be-
tekent, zullen ze vaak antwoorden dat muziek ze emotioneel raakt, dat muziek 
rechtstreeks tot ze spreekt. Ik ga een stap verder door me af te vragen: waarom 
kan muziek dat? We snappen dat nog niet goed, maar we weten wel dát het zo 
is. Zonder kunstenaars en schrijvers te willen beledigen: literatuur en beelden-
de kunst doen dat in veel mindere mate. Pasgeboren baby’s lijken al melodietjes 
te herkennen en te kunnen onderscheiden van een liedje dat ze nog niet eerder 
gehoord hebben. Ook is muziek zo’n beetje het laatste dat actief is: demente-
rende mensen zitten soms al in een vergevorderd stadium van afasie, maar 
kunnen liedjes uit hun jeugd nog meezingen. Dat is opvallend.’

 

Waarom hebben onze hersenen zo’n intieme relatie met muziek?

‘Daar zijn verschillende theorieën over. Een daarvan is dat muziek samenhangt 
met de zorg voor pasgeboren baby’s. Baby’s worden in een vroeger stadium 
geboren dan andere zoogdieren. Om ze te kunnen beschermen en voor ze te 
zorgen, hebben we een taaltje ontwikkeld voor pasgeboren baby’s, een soort 
muziektaal, overdreven melodisch, ritmisch en dynamisch. Misschien ligt 
de oorsprong van zowel muziek als taal in de gevoeligheid voor intonatiepa-
tronen, in wat we in de muziek melodie noemen. Die melodie lijkt direct aan 
gevoel te raken. Uit recent onderzoek blijkt dat luisteraars over de hele wereld 
slaapliedjes, dansliedjes, ‘healing songs’ en liefdesliedjes kunnen onderschei-
den, ook al kennen ze de muzikale cultuur van het land van herkomst van het 
liedje niet. Maar het gevoel, de emotie, de functie van een liedje herkennen we 
allemaal.’

 

In de eerste aflevering van deze serie zei psycholoog Gerd Gigerenzer dat 
intuïtie gebaseerd is op ervaring. Dat sluit eigenlijk aan bij wat u zegt: vanaf de 
vroege geboorte horen wij al melodieën in de vorm van muziektaal, waardoor 
we muziek herkennen en zelfs kunnen verdelen in categorieën.

‘Ik noem die ervaring een gestolde ervaring, waar we niet rechtstreeks toegang 
toe hebben. Zie het als een soort black box van ervaringen die door het luiste-
ren naar bepaalde muziek wordt aangesproken.’

 

Gigerenzer zegt ook: intuïtie is een expertise die niet bewust werkt, een vorm 
van onbewuste intelligentie.

‘Van sommige dingen weet je gewoon hoe het moet, zonder dat je kunt uitleg-
gen hoe je het doet. Een goed voorbeeld daarvan is fietsen. Fietsen is geba-
seerd op oefenen en vaak doen, maar we ervaren het als iets dat we ‘op gevoel’ 
kunnen. Een meesterschaker weet razendsnel wat de volgende zet moet zijn. 
Dat lijkt hij op gevoel te doen, maar in werkelijkheid is het het aan elkaar plak-
ken van ervaringen; intuïtie dus. Jazzimprovisatie is ook zo’n voorbeeld. Dat 
iemand kan improviseren en kan reageren op wat een andere muzikant doet, 
komt voort uit jarenlange oefening. Op een gegeven moment komt dat ene 
riedeltje van pas in een improvisatie. Dus wat intuïtie wordt genoemd is een 

combinatie van ervaringen en expertise. Zo luisteren mensen waarschijnlijk 
ook naar muziek: de koppeling naar ‘hier word ik verdrietig van’ en ‘dit liedje 
maakt me vrolijk’ gaat snel, omdat er iets herkend wordt.’

 

Een intuïtieve beslissing is vaak de juiste beslissing, stelt Gigerenzer.

‘Dat is een instinker. Je hoeft maar één keer iets te eten waar je ontzettend ziek 
van wordt en alleen de geur is al een waarschuwing om het niet nog een keer 
te eten. Dan gaat het niet om een opeenstapeling van ervaringen, maar een en-
kele ervaring die je hele gedrag en intuïtie kan verstoren. Zo kan intuïtie soms 
precies het verkeerde signaal afgeven. Dan gaat het fout omdat een ervaring 
onevenredig opgeslagen is: op basis van emotie. Emotie kan op die manier 
angsten veroorzaken en intuïtie doorkruisen.’

 

Vertrouw dus niet altijd op je intuïtie.

‘Machine learning, een vorm van kunstmatige intelligentie die gericht is op
het bouwen van systemen op basis van verwerkte data, leert ons dat in
intuïtie voorkeuren en vooroordelen kunnen zitten die bijvoorbeeld racisme
en inschattingsfouten veroorzaken. Dus als ervaring verkeerd is opgebouwd, 
kan er een vervelend aspect aan intuïtie zitten. Mijn intuïtie is een keer door-
kruist door een hersenschudding. Mijn geheugen was een tijdje helemaal 
aan flarden; ik was de toegang tot mijn kennis kwijt. Maar ik vond er ook iets 
positiefs in, eigenlijk het tegenovergestelde van intuïtie, namelijk dat ik telkens 
opnieuw iets moest bedenken, omdat ik alles wat ik bedacht tien seconden later 
weer vergeten was. Ik moest bijvoorbeeld steeds opnieuw bedenken hoe ik het 
huis uitkwam. Die kant hebben we ook nodig: expliciet kunnen redeneren of 
creatief kunnen denken.’

 

Zegt u nu eigenlijk dat intuïtie creativiteit in de weg kan zitten?

‘Soms wel ja. Want terugkomend op machine learning: als je alle schilderijen 
van Van Gogh laat opnemen in een computer, kan zo’n computer een Van 
Gogh-achtig schilderij genereren. Dat is een extreme versie van ervaringen 
opbouwen en een expert worden. Maar een nieuwe Mondriaan maken kan 
die computer niet. Zo werkt het ook met intuïtie: je zit vast in een wereld van 
ervaringen.’

 

Hoe werkt intuïtie in de wetenschap?

‘Als iemand een theorie of een idee oppert en je denkt: dit moet kloppen. Dan 
is intuïtie een vorm van herkenning op basis van je ervaring. Je denkt “o, dit is 
in de goede richting, alleen ik heb nog geen idee waarom” of “het voelt goed, 
hier moeten we heen”. Je moet er dagenlang formules voor uitrekenen, maar je 
weet: dit moet kloppen. Daar ga je dan in investeren op basis van intuïtie.’

 

Is smaak ook een vorm van intuïtie?

‘Smaak vind ik niet het juiste woord, het is een metafoor. Voorkeur is een pre-
ciezere term. Voorkeur is gebaseerd op herkenning. In iets wat je voor het eerst 
hoort, zit geen structuur, omdat je het niet herkent. Dat ervaren we dan als niet 
mooi of zelfs lelijk. Als je een liedje vaker hoort, ga je het mooier vinden. Bij de 
herkenning van harmonische wendingen wordt dopamine aangemaakt: tien 
seconden voor de wending komt, verheug je je erop en als het stukje komt, is 
dat is een soort beloning; je wordt beloond met een noot waarvan je weet dat 
die gaat komen.’

 

Over muzikanten wordt vaak beweerd dat de een technisch speelt en de ander 
op intuïtie.

‘Emotie zit niet ín muziek, maar wordt gedragen door muziek. Met andere 
woorden: muziek is niet ontroerend van zichzelf, maar de luisteraar projec-
teert ontroering op muziek of associeert een bepaald liedje met ontroering. Die 
associatie moet je geleerd hebben, die zit niet in de muziek zelf. Een musicus 
hoeft zich niet droevig te voelen om een droevig stuk te spelen. Sterker, hij 
kan zich beter concentreren als hij niet droevig is. Iemand die technisch goed 
speelt, bijvoorbeeld een Japanse pianist die geweldig Mozart of Bach vertolkt 
zonder dat hij is opgegroeid met die muziek, kan dezelfde emoties oproepen als 
een Weense pianist die zijn leven lang niets anders heeft gehoord dan Mozart 
en Bach.’

 

Dus de ene muzikant slaat niet intuïtief een bepaalde noot nét iets anders aan 
waardoor het beter of spannender klinkt?

‘De ene pianist ontroert me, aan de andere erger ik me dood. Maar dat ligt aan 
mijn eigen voorkeuren; de een hoeft niet beter te zijn dan de ander. Je hebt de 
musicus en de luisteraar en de wisselwerking tussen die twee maakt het mu-
ziek. Muziek is mooi omdat wij het mooi vinden. Die emotie is van de luiste-
raar, muziek is alleen maar een verwekker.’

In dit licht is een recensie volstrekt particulier.

‘Ik kan heel mopperig worden over recensies. Het zijn vaak metaforische be-
schrijvingen van een luisterervaring, omdat muziek niet in woorden te vatten 
is. “De pianist speelt als een kabbelend beekje.” Het geeft tegelijkertijd de kracht 
van muziek aan. In die zin is muziek niet talig, expliciet en beredeneerbaar. 
Maar je kunt het wel degelijk onderzoeken. Even het voorbeeld van een tomaat: 
Leg maar eens uit hoe een trostomaat smaakt aan iemand die nog nooit een 
tomaat heeft gezien of geproefd. Dat gaat je niet lukken, dat wordt een ramp. 
Met muziek is het misschien net zoiets, we kunnen wel degelijk horen dat iets 
mooi is, maar wat het nou mooi maakt, daar is taal ontoereikend voor. En dat is 
precies wat ik onderzoek: onze capaciteit om muziek te ervaren. Een recensent 
zal vaak vergelijkingen trekken, op basis van ervaring en het leggen van expli-
ciete relaties. “Dit is interessant, want we hebben het in de jaren tachtig ook al 
eens gehoord.” Daarom nemen we ze serieus. Maar ook een recensent heeft zijn 
eigen voorkeuren, die hij soms uitspreekt en soms dempt omdat hij de woord-
voerder is van een bepaalde groep.’

 

Kunt u nog onbevangen naar muziek luisteren?

‘Overdag reguleert muziek mijn stemming. Als ik iets per herhaling luister, 
trekt het niet meer mijn aandacht en neemt de muziek me mee in een com-
fortabel gebied waarin ik goed kan werken. Maar bij een concert kan ik mezelf 
helemaal verliezen en duizelig raken omdat de muziek nét iets anders wordt 
gespeeld dan ik verwacht.’

 

U komt uit een muzikale familie, uw broer is de bekende saxofonist Yuri Ho-
ning. Bent u zelf muzikant?

‘In onze familie is bijna iedereen musicus, alleen ben ik rond mijn 25ste de 
wetenschap ingegaan. Rigoureus moet ik zeggen, van de een op de andere 
dag heb ik al mijn instrumenten verkocht en ben ik met computers aan de slag 
gegaan. Op jonge leeftijd was er bij mij ingeslopen dat je alleen muzikant kunt 
zijn als je heel goed bent. En ik had Glenn Gould als voorbeeld; zijn niveau zou 
ik nooit zou gaan halen. Met een computer kon je ook geluid maken, dat vond 
ik fascinerend. Je kon zelfs luistermachines bouwen, machines die het tempo 
volgen van wat een muzikant maakt en dan sneller of langzamer gaan spelen, 
of in jouw stijl doorspelen. Dat vond ik zo spannend, hip en nieuw dat ik dacht: 
nou, die piano bestaat niet meer over twintig jaar, de computers nemen het 
allemaal over.  Ik was daar optimistisch en utopisch over. Ik probeerde aan een 
machine uit te leggen wanneer iets snel of langzaam is, wat de eerste tel is, 
wanneer de toonsoort verandert, muziek expliciet te maken dus. We snappen 
nog steeds niet goed hoe het werkt, terwijl iedereen het hoort.’

 

Een van uw stokpaardjes is dat iedereen muzikaal is. Maar Glenn Gould is wel 
degelijk een betere pianist dan u. Is de ene muzikant dan muzikaler dan de 
ander?

‘Glenn Gould is in de uitvoering beter dan ik. In de muziek noem ik dat acro-
batiek en daar is oefening en talent voor nodig. Luisteren en waarderen kan 
iedereen.’

 

Dus er is ook nog zoiets als talent.

‘Mijn vermoeden is dat de capaciteit voor muziek erg lijkt op de capaciteit voor 
taal. Talent voor muziek, dat noem ik muzikaliteit, is de set van vaardigheden 
die mogelijk maken dat jij hoort wat de melodie is, hoe het ritme zit, of het 
emotioneert of saai klinkt. En dat is een rekbaarder begrip dan wat we in het 
algemeen vatten onder de noemer muzikaliteit. Dan heb je het over het talent 
van het muziek maken, maar ik heb het over alles. Zowel luisteren, als maken, 
als kaderen. Vandaar de titel van mijn boek, Iedereen is muzikaal. Mensen die 
twee melodieën echt niet uit elkaar kunnen houden, of niet horen of iets een 
wals is of een mars zijn uitzonderlijk, dat komt bijna niet voor.’

 

Naar welke muziek luistert u op het moment veel?

‘Als ik aan het schrijven ben meestal Glenn Gould, maar momenteel staat The 
Smile, de nieuwe band van Tom Yorke, op repeat. Dat Tom Yorke bijzonder is, 
zullen een heleboel mensen bevestigen, daar zal weinig discussie over ont-
staan. Pas als ik zeg dat iedereen muzikaal is volgt er weerstand: “Maar mijn 
vriend kan echt geen toon houden.” Wat een pessimisme!’

Herinnert u zich 
deze nog
Interview - Henkjan Honing, 
muziekwetenschapper
De Volkskrant - 10-08-2022 - CÉCILE KOEKKOEK

Wat is de rol van intuïtie bij een improvisatie: 
speelt de jazzmusicus op zijn gevoel of op basis van 
kennis? Henkjan Honing: De luisteraar doet zeker 
de helft van het werk.

Voor de onregelmatige reeks over intuïtie, waarvoor V spreekt met deskundi-
gen uit verschillende vakgebieden, schakelt hoogleraar muziekwetenschap 
Henkjan Honing (63) in via zoom vanuit zijn vakantieadres in Frankrijk. ‘Ik heb 
niks voorbereid, dus ik antwoord op intuïtie’, zegt hij lachend. Hij komt met-
een to the point. ‘Er zijn twee vormen van weten. Het ene weten gaat uit van 
ervaring en het andere weten van rationele kennis. Oftewel: van impliciete en 
expliciete kennis. Als wetenschapper laveer je voortdurend tussen die twee.’



20 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 21

Is implicit knowledge the same as intuition?

‘In a sense it is.’

 

Your discipline is music cognition. That seems to me to be explicit.

‘The term cognition refers to the cognitive sciences and the tools we use to 
study perception, expectation, attention and the memory for music. Within the 
music sciences my main focus is on the listener. Music is not just in the ob-
ject, the sound, so not only in what the composer has created or the musician 
performs. The listener does at least half of the job. Why do we find one rhythm 
tedious and another thrilling? Why does one melody stick in our heads where-
as another one doesn’t? There are cognitive processes at work here that relate 
to our perception and our memory. I try to get a grip on how it works, but I’m 
proceeding by small steps. Is there a biological basis to our capacity for music, 
the fact that we can appreciate music, that it can make us feel happy, that it can 
console us? Is it perhaps genetic? And can you find the same capacity in other 
animals? That last question has revolutionized my discipline. I work a lot with 
scientists who do research into song birds, simians and sea lions. My central 
question is: what does our brain think of music?’

 

Isn’t music to a large extent culturally defined?

‘That’s something we’ve long assumed, but at the same time it appears to be 
a set of innate characteristics, one we share with a number of other animals. 
The cockatoo is the first documented example of this. That we share musicality 
with other animals suggests that the capacity to experience music has a long 
evolutionary history.’

 

The average listener will associate music with emotion.

‘Apparently this is how people experience music. It is my job as a scientist to 
articulate this observation. When you ask people what music means to them, 
they will often tell you that music touches them emotionally, that music speaks 
to them directly. I go one step further by asking myself: why does music have 
that potential? We still don’t understand why exactly, but we do know it’s a 
given. No offence to artists and writers, but literature and the visual arts 
achieve this to a far lesser extent. It would appear that newborns are already 
able to recognize melodies and distinguish them from a song they’ve not heard 
before. Music is also more or less the last thing that stays with us: people with 
dementia who sometimes are in an advanced stage of aphasia can still sing 
along with songs from their past. Which is very striking.’

 

Why does our brain have such an intimate relationship with music?

‘There are various theories for this. One of them is that music is related to the 
care for newborns. Human babies are born at an earlier stage than other mam-
mals. To be able to protect them and care for them, we have developed a special 
way of talking for them, a sort of musical language, which is overly melodic, 
rhythmic and dynamic. Perhaps the origin of both music and language lies 
in the sensitivity to intonation patterns, in what we call the melody in music. 
The melody seems to appeal to the emotions directly. It appears from recent 
research that listeners all over the world can differentiate between lullabies, 
dance songs, healing songs and love songs, even though they’re unfamiliar 
with the musical culture of the country of origin. Yet the feeling, the emotion, 
the function of a song, is something we all recognize.’

 

In the first interview in this series, psychologist Gerd Gigerenzer said intuition 
is based on experience. That appears to tie in with what you say: from birth we 
already hear melodies in the form of musical language, so we recognize music 
and can even divide it into categories.

‘I call that experience a solidified experience, one we don’t have direct access 
to. Consider it as a sort of black box of experiences that is tapped into when 
listening to a certain kind of music.’

 

Gigerenzer also says: intuition is an expertise that doesn’t work consciously, a 
kind of unconscious intelligence.

‘Certain things you just know how to do, without being able to explain how 
you do it. A good example is riding a bike. It’s based on practice and repetition, 
but we experience it as something we can do “by intuition”. A chess master 
knows in a flash what the next move must be. He seems to act on intuition, but 
really it’s accumulated experiences; intuition, in a word. ‘Jazz improvisation is 
another good example. That someone is able to improvise and respond to what 
another musician does, is based on years of practice. At a certain point that 
one riff is just right in an improvisation. So what is called intuition is a combi-
nation of experiences and expertise. That’s probably how people also listen to 
music: the link to “this makes me sad” and “this song cheers me up” emerges 
fast, because there is recognition at work.’

An intuitive decision is often the right decision, says Gigerenzer.

‘That’s not always true. You only need to eat something that makes you in-
credibly sick once and the smell alone is a warning not to eat it again. In such 
cases it’s not an accumulation of experiences, but a single experience that can 
disrupt your behaviour and intuition. In that sense intuition can actually lead 
you astray. It turns out wrong because an experience has been disproportion-
ately stored: on the basis of emotion. That way emotion can cause anxieties 
and frustrate intuition.’

 

So you shouldn’t always rely on your intuition.

‘Machine learning, a form of artificial intelligence aimed at building systems 
on the basis of processed data, teaches us that intuition can harbour pre-
ferences and prejudices that lead to racism and assessment errors. So when 
experiences have been acquired the wrong way, there can also be a tricky side 
to intuition. ‘I once had a concussion, which played havoc with my intuition. 
For a while my memory was in tatters; I had lost access to my knowledge. But I 
also found it brought me something positive, the opposite of intuition in fact, 
which was that I needed to figure something out again and again, because 
everything I figured out I’d have forgotten ten seconds later. For instance, each 
time I had to make up my mind how to leave the house. We also need that side: 
to be able to argue explicitly or think creatively.’

 

So you are now saying that intuition can get in the way of creativity?

‘Sometimes it does, yes. To get back to machine learning: if you feed all of Van 
Gogh’s paintings into a computer, it can generate a painting in the style of Van 
Gogh. That’s an extreme version of building experiences and becoming an ex-
pert. That computer, however, can’t create a new Mondrian. That’s how it also 
works with intuition: you are caught in a world of experiences.’

 

How does intuition work in science?

‘When someone proposes a theory or an idea and you think: this must be right. 
In such cases, intuition is a form of recognition based on your own experience. 
You think, “oh, this is heading in the right direction, but for now I just have 
no idea why”, or “it feels right, this is where we should be heading”. It may take 
days of calculating formulas, but you know: this has to be right. So then you 
start investing in it on the basis of intuition.’

 

Is taste also a form of intuition?

‘Taste I think is not the right word, it’s a metaphor. Preference is a more precise 
word for it. Preference is based on recognition. When you hear something 
for the first time, there’s no structure in it, because you don’t recognize it. We 
then experience it as not nice or even ugly. When you hear a song more often, 
it grows on you, you get to like it more. When we recognize harmonic turns, 
we produce dopamine: ten seconds before the turn, you look forward to it and 
when it happens, it’s a kind of reward; you are rewarded with a note you know 
is coming.’

 

It is often said of musicians that one musician relies on technique and another 
one plays by intuition.

‘Emotion is not in music itself, it’s carried by music. In other words: music in 
itself is not what moves us, it’s the listener who projects emotion onto music or 
associates a certain song with an emotion. It’s an association that’s acquired, 
it’s not in the music itself. A musician doesn’t have to feel sad to be able to per-
form a sad piece. On the contrary, he is able to concentrate better when he’s not 
sad. A musician who has a great technique, for instance a Japanese pianist who 
is a wonderful performer of Mozart or Bach without having been raised on that 
kind of music, can evoke the same emotions as a Viennese pianist who spent 
his whole life listening to Mozart and Bach.’

 

So one musician does not intuitively hit a particular note just that little bit dif-
ferently so that it sounds better or more exciting?

‘One pianist can move me while another one gets on my nerves. That has to do 
with my own preferences, though; it doesn’t necessarily mean that the one is 
better than the other. There’s the musician and the listener, and it’s the interac-
tion between the two that makes the music. Music is beautiful because we find 
it to be beautiful. That emotion is the part of the listener, music is simply an 
evoker.’

Viewed in this light any review is totally idiosyncratic.

‘I can get very annoyed with reviews. They’re often metaphoric descriptions of 
a listening experience, because music can’t be captured in words. “The pianist 
plays like a murmuring brook.” At the same time it indicates the power of mu-
sic. In that sense music is not verbal, explicit or argumentative. But that doesn’t 
mean you can’t research it. Let’s take a tomato as an example: just try and 
explain the taste of a vine tomato to someone who’s never even seen or tasted 
a tomato. You can’t do it, it’ll be a fiasco. Perhaps it’s the same with music, we 
can definitely hear that something is beautiful, but language can’t adequately 
express what actually makes it beautiful. And that’s exactly what I’m research-
ing: our capacity to experience music. ‘A reviewer will often draw comparisons 
based on experience and suggest explicit relationships. “This is interesting, 
because we’ve heard it before, in the 1980s.” That’s why we take them serious-
ly. A reviewer, however, also has their own preferences, which are sometimes 
explicitly voiced and sometimes left out, because they are the spokesperson of 
a certain group.’

 

Can you still listen to music with an open mind?

‘During the day music regulates my mood. When I listen to something repeat-
edly, it no longer has my full attention and it puts me in a comfort zone where 
I’m able to work well. At a concert, however, I can totally lose myself and get 
blown away because the music is performed just that little bit differently than I 
had expected.’

 

You’re from a musical family, your brother is the well-known saxophone player 
Yuri Honing. Are you a musician yourself?

‘Nearly everyone is a musician in our family, but I went for an academic career 
around the time I was 25. I made a rather clean break of it, I must say. I sold all 
my instruments from one day to the next and I got involved with computers.
I had sensed at a young age that you can only be a musician when you’re really 
good. And I had Glenn Gould as a model; I would never be able to get to his 
level. You could also create sound with a computer, which I found fascinat-
ing. You could even build listening machines, which follow the pace of what 
a musician produces and then play faster or slower, or continue in your style. 
I thought it was so thrilling, hip and new that I felt: well, the piano will be a 
thing of the past in twenty years, computers will take over. I was optimistic and 
utopian in that respect. I tried to explain to a machine when something’s fast or 
slow, which is the count of one, when the key changes, so, to explicitly describe 
music. We still don’t get how it works, even though everyone can hear it.’

 

One of your favourite sayings is that everybody is musical. Yet Glenn Gould 
is definitely a better pianist than you are. Is one musician more musical than 
another?

‘Glenn Gould is a better performer than I am. In music I call it acrobatics and it 
takes practice and talent. Everybody can listen and appreciate.’

 

So there is still such a thing as talent.

‘My guess is that the capacity for music is very similar to the capacity for lan-
guage. Talent for music, which I call musicality, is the set of skills that enable 
you to hear what the melody is, how the rhythm works, whether it moves you 
or sounds boring. And that’s a far more flexible notion than what is generally 
understood by musicality. That involves the gift of making music, but I’m talk-
ing about the sum total. Listening, creating, contextualizing. That’s where the 
title of my book Iedereen is muzikaal (Everyone is musical) came from. People 
who really can’t tell two melodies apart, or can’t hear whether something’s a 
waltz or a march are exceptional, it hardly ever happens.’

 

What type of music do you listen to a lot now?

‘When I’m writing it’s usually Glenn Gould, but right now it’s The Smile, Tom 
Yorke’s new band, that’s on repeat. A lot of people will agree that Tom Yorke is 
special, that’s not an issue. It’s only when I say that everyone is musical that 
people will argue with me. “But my friend really can’t hold a tone.” Such pessi-
mism!’

Remember this one?
Interview - Henkjan Honing, 
music scientist
De Volkskrant – 10 August 2022 - CÉCILE KOEKKOEK 

What is the role of intuition in improvisation: 
do jazz musicians play by instinct or based on 
expertise? Henkjan Honing: The listener does at 
least half of the job.

For the irregular series on intuition, for which de Volkskrant interviews experts 
from various disciplines, Professor of Music Cognition Henkjan Honing (63) 
joins us via Zoom from his holiday address in France. ‘I’ve not prepared any-
thing, so I’ll answer from intuition’, he says with a chuckle. He gets straight to 
the point. ‘There are two kinds of knowing. One is based on experience and the 
other on rational knowledge. In other words: on implicit and explicit knowl-
edge. As a scientist, you constantly move between the two.’



22 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 23

GEBOORTE  - BIRTH
ELIS JULIANA FAMILIE - FAMILY

VERLAN
GEN

 - 
DESIR

E

B
ED

R
EI

G
IN

G
 -

 T
H

R
EA

T

N
A

V
E

L
S

T
R

E
N

G
 -

 U
M

B
IL

IC
A

L
 C

O
R

D

G
E

M
IS

 -
 L

A
C

K
B

E
S

C
H

E
R

M
IN

G
 -

 P
R

O
T

E
C

T
IO

N

G
EL

U
K

 -
 H

A
PP

IN
ES

S

BLAUW - BLUE
ZEEP - SOAP

RITU
EEL - RITUAL

M
A

G
IE - M

A
G

IC

SP
IR

IT
U

A
L

IT
E

IT
 - SP

IR
IT

U
A

L
IT

Y

V
E

R
B

IN
D

IN
G

 - C
O

N
N

E
C

T
IO

N
A

F
R

O
 C

A
R

IB
IS

C
H

 - A
F

R
O

 C
A

R
IB

B
E

A
N

ZIN
T

U
IG

 - SEN
SE

TOEËIGEN
EN

 - APPROPRIATE

MOEDER - MOTHER
GEHEIM - SECRET

KEVIN OSEPA

Domènchi – Don’t mention, 2022

fotografie, video, objecten,
Reckitt’s Crown Blue-pasta

Domènchi – Don’t mention, 2022

photography, video, objects,
Reckitt’s Crown Blue paste

Kevin Osepa (1994) is filmregisseur en 
beeldend kunstenaar. Hij studeerde 
fotografie aan de Hogeschool voor de 
Kunsten in Utrecht. Hij is geboren en 
getogen op het eiland Curaçao en is 
gevestigd in Nederland. In zijn werk 
reflecteert hij op zijn Afro-Caribische 
identiteit, op zijn generatiegenoten 
en op de postkoloniale erfenis. Zijn 
eerste grote serie bestond uit kunst-
werken van intuïtieve stillevens, die 
hij in het landschap samenstelde en 
vervolgens fotografeerde. Zijn film 
Watamula (2020) werd genomineerd 
voor een Gouden Kalf op het Neder-
lands Filmfestival. Met La Ultima 
Ascension (2022) won hij het Gouden 
Kalf voor beste korte film.
Voor de totstandkoming van deze in-
stallatie verbleef hij in de zomer van 
2022 op Curaçao. 

‘Ik draag altijd 
blauwsels bij mij, ter 
bescherming: een 
zakje, een blokje, 
soms onder mijn 
voet. A very cheap 
price for something 
as valuable as 
protection.’

‘Intuïtie is de basis van mijn werk’

Filmregisseur en beeldend kunstenaar Kevin Osepa is een verha-
lenverteller. Zijn identiteit wordt voor een belangrijk deel gevormd 
door de spiritualiteit, rituelen en mythologische verhalen van zijn 
geboorte-eiland Curaçao, een gebied dat hij steeds met een kunst-
zinnig en antropologische blik onderzoekt. In de wandvullende 
installatie Domènchi – Don’t mention onderzoekt hij het begrip 
intuïtie vanuit de inspiratie van zijn familiegeschiedenis en zijn fas-
cinatie voor het intuïtief betekenis geven aan alledaagse producten.

Dit werk is gebaseerd op het verhaal van zijn moeder. Op het mo-
ment dat haar dochter naar Nederland vertrok, haar broer ach-
terna, bracht ze de navelstrengen van hen samen in een chilipotje. 
‘Waarom zij dat deed, kon mijn moeder me niet vertellen, het is geen 
bestaand ritueel op Curaçao, maar een sterk intuïtief gevoel spoorde 
haar aan om ons voor altijd samen te verbinden door het samen-
brengen van die navelstrengen.’ 

Het chilipotje is een van de talrijke gekleurde beelden die Osepa 
plaatste op een strook van zwart/wit foto’s, die eerder gepubliceerd 
werden in de boekenreeks Sambumbu. Deze 10-delige serie is de 
opgetekende versie van duizenden geluidsopnamen - verhalen en 
zangteksten - en foto’s uit de jaren vijftig, verzameld door de Neder-
landse missionaris Paul Brenneker en zijn vriend volksfilosoof, kun-
stenaar en dichter Elis Juliana. Als getuigenis van cultureel erfgoed 
biedt dit materiaal een schat aan informatie van de orale geschiede-
nis van Curaçao, met daarin aandacht voor de spirituele wereld of 
Brua - de verzamelterm voor magische opvattingen en bijgeloof op 
de Antillen.

Osepa gebruikt de foto’s letterlijk als achtergrond voor zijn instal-
latie. We zien een keur aan alledaagse producten met een rituele 
betekenis, die de basis vormen voor zijn spel met  historische en 
nieuwe beelden, met volksverhalen en nieuwe persoonlijke inter-
pretaties. Ze vertegenwoordigen zijn fascinatie voor gebruiksvoor-
werpen, in het bijzonder schoonmaakproducten, die op de Antillen 
een beschermende functie hebben. Reckitt’s Crown Blue (blauwsel), 
populair in de jaren 1960, wordt aangebracht op de voetzooltjes van 
baby’s of op hun kruinen, maar wordt ook in potjes rondom hui-
zen geplaatst als beschermingsritueel. Osepa is geïnteresseerd in 
de nieuwe betekenissen die een gemeenschap aan deze voorwer-
pen geeft. ‘Ik gebruik Reckitt’s Crown Blue altijd om mijn werk te 
beschermen. Ik vind het fascinerend dat het merk en de branding 
ervan inmiddels iconisch zijn. Reckitt’s Crown Blue wordt hiermee 
een soort van amulet, voor spirituele wash. De betekenis als middel 
voor een helder witte was verdwijnt hiermee naar de achtergrond. 
Het is ook een vorm van taal: als mijn moeder mij insmeert met 
blauwsel, is dat haar manier om te zeggen ‘ik hou van jou’, ik wil je 
beschermen.’

Osepa ziet dat het thema spiritualiteit leeft onder Caribische jon-
geren; rituelen worden steeds actueler en kennis van voorouders 
wordt omarmd. ‘Ik krijg vaak de vraag of ik gelovig ben. Belangrijk 
voor mij is de verbinding met mijn voorouders en het respect voor 
mijn land van herkomst. Zij zijn mijn belangrijkste motivatie, die 
gekoppeld aan een tweede intuïtieve gevoelslaag voldoende aanlei-
ding zijn om er werk over te maken.’

In de collage achtige compositie van Domènchi – Don’t mention 
brengt Osepa verschillende betekenislagen aan: in tijd, maar ook in 
textuur, beeld, media. Handgeschreven teksten en objecten vertel-
len een persoonlijk verhaal, nostalgische reclames en de foto’s uit 
Sambumbu vormen de historische context en kleurenfoto’s voegen 
de verbeelding toe. Osepa componeerde al deze beeldelementen in 
een grote magisch realistische installatie.

KEVIN OSEPA
DOMÈNCHI - DON’T MENTION

‘Ik wil een pingpongspel creëren tussen 

geschiedenis en het hedendaagse. Ik zie 

mezelf als iemand die deel uitmaakt van beide, 

iemand die oude rituelen onderzoekt en met 

gebruik van intuïtie nieuwe rituelen laat 

ontstaan.’

‘I want to create a ping-pong match between 

history and the present. I see myself as 

someone who is part of both, who examines 

ancient rituals and who develops new rituals 

with his intuition.’

Kevin Osepa en Taïs Zimmerman (zusje)



24 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 25

‘I always have a bit of laundry blue 
with me, for protection. A little 
bag, a tablet, sometimes under 
the sole of my foot. A very cheap 
price for something as valuable as 
protection.’

KEVIN OSEPA MINDFULNESS X INTUITIONMINDFULNESS X INTUÏTIE‘My work is rooted in intuition’

Film director and visual artist Kevin Osepa is a storyteller. His identity mainly 
derives from the spirituality, rituals and mythological stories from his native 
Curaçao, an island he constantly explores both artistically and anthropologi-
cally. In the wall-filling Domènchi – Don’t mention he explores the notion of 
intuition on the basis of his family history and his fascination with the how 
meaning is intuitively attributed to everyday products.

The work centres on a story by his mother. When her daughter left for the 
Netherlands to follow her brother, she put both their umbilical cords into a 
chilli jar. ‘My mother could not tell me why, it is not an existing Curaçao ritual, 
but a strong intuitive feeling urged her to connect us forever by putting the 
cords together.’

The chilli jar is one of the many coloured images Osepa included in a strip of 
black and white photographs, which were published earlier in Sambumbu. This 
ten-piece series of books registers thousands of recordings - stories and song-
texts - and photographs from the 1950s collected by the Dutch missionary Paul 
Brenneker and his friend, the popular philosopher, artist and poet Elis Juliana. 
As a source of cultural heritage the material contains a wealth of information 
about Curaçao’s oral history, with a focus on the spiritual world of brua – the 
collective term for magical ideas and superstition on the Antilles.

Osepa uses the photos literally as a background for his installation. We see a 
range of everyday products with a ritual meaning, which are the basis for his 
play with historical and new images, with folk tales and new personal inter-
pretations. They represent his fascination for household goods, in particular 
cleaning products, which have a protective function on the Antilles. Reckitt’s 
Crown laundry blue, popular in the 1960s, is applied to a baby’s soles or crown 
and also put in jars placed around houses as a protection ritual. Osepa is inter-
ested in the new meanings a community attributes to such goods. ‘I always use 
Reckitt’s Crown Blue to protect my work. I think it’s fascinating that the brand 
and its branding have become iconic. Reckitt’s Crown Blue has turned some 
kind of charm for spiritual cleansing. Its meaning as a laundry whitener has 
faded. It’s also a form of language: when my mother puts laundry blue on me, 
it’s her way of saying ‘I love you, I want to protect you.’

Osepa sees the theme of spirituality being embraced by the Caribbean youth; 
rituals are increasingly popular and the knowledge of ancestors is revered. ‘I 
am often asked whether I am religious. What matters to me is the connection 
with my ancestors and respect for my country of origin. They form my main 
motivation. It connects with a second intuitive emotional layer and this is suf-
ficient reason to translate it into a work of art.’

In the collage-like composition of Domènchi – Don’t mention Osepa applied 
several levels of meaning: in time, but also in texture, visualization and media. 
Texts written by hand and objects tell a personal story, nostalgic advertise-
ments and the photos from Sambumbu make up the historical context and 
colour pictures add the imagination. Osepa combined all these visual elements 
in a large magic-realistic installation.

Je kunt je intuïtie niet dwingen, maar je kunt er wel ruimte voor maken. Het 
beoefenen van mindfulness is een prachtige manier om deze ruimte te creëren. 
Zeker in combinatie met kunst. Waar in de traditionele mindfulness beoefening 
je adem je anker is, kun je ook kunst gebruiken als externe bron om contact te 
maken met jezelf.   

Jolien Posthumus organiseert als Kwartiermaker Cultuur & Welzijn en als 
hoogste graad trauma- en neurosensitief mindfulnesstrainer en -therapeut i.o. 
al jaren mindfulness sessies in musea. Een museum is een fijne, toegankelijke 
plek om met aandacht in het moment te zijn. Je stapt er even uit de waan van 
de dag en je kunt je er laten verwonderen door kunst. Want kunst roert, raakt, 
biedt nieuwe perspectieven en zet ons eindeloos in beweging. Én het kan de 
ontdekkingstocht door onze binnenwereld verrijken en verfijnen.

Jolien verweeft kunst en kennis uit de neurowetenschap over de werking van 
mindfulness in de programma’s die zij ontwikkelt. Ze maakt hierbij onder 
andere gebruik van het onderscheid tussen perceptie en neuroceptie. Meestal 
zijn we met onze aandacht naar buiten gericht en nemen we waar met onze vijf 
meest bekende zintuigen. Wanneer we horen, zien, ruiken, proeven en voelen 
en dit met ons brein beoordelen, hebben we het over perceptie. Dit gebeurt 
meestal bewust en redelijk onder onze controle. Maar we nemen ook onbe-
wust en buiten onze controle om dingen waar, neuroceptie genoemd. Jolien: 
’De term neuroceptie beschrijft de manier waarop het autonome zenuwstelsel 
informatie verzamelt en verwerkt, zonder gebruik te maken van het denkende 
brein. Neuroceptie wordt ook wel het zesde zintuig genoemd. Er is een groep 
wetenschappers die vermoedt dat dit wel eens de neurale basis van onze intuï-
tie zou kunnen zijn.’

Tijdens een neuro-sensitieve mindfulness sessie kun je op nieuwsgierige 
wijze je binnenwereld ontdekken met niet-oordelende, nieuwsgierige en milde 
aandacht.  Zeker in combinatie met kunst als externe hulpbron. Het biedt je 
ruimte om uit je automatische reacties te stappen, je perspectivische lenigheid 
te trainen en je bewustzijn te verdiepen en verfijnen. Het leert je op je intuïtie 
te vertrouwen, of hier op een creatieve, inventieve, vindingrijke manier op te 
reageren. ’We kunnen ons met behulp van mindfulness beter verhouden tot 
de lastige dingen in het leven. We kunnen beter voor onszelf en ons naasten 
zorgen. En het draagt bij aan ons gevoel van welbevinden. Misschien staan we 
onszelf door mindfulness zelfs vaker toe ergens over te mogen twijfelen. Want 
door oké te zijn met iets niet weten, zijn we beter in staat om onze intuïtie te 
volgen.’

 

Nieuwsgierig geworden?

Jolien heeft speciaal voor jou een korte geleide meditatie opgenomen waarmee 
je je tentoonstellingservaring in alle rust kunt verwerken. Deze vind je terug in 
de Lakenhal-app of via deze QR code.

 

Wil je op zondagochtend voor openingstijd de tentoonstelling opnieuw erva-
ren, onder de bezielende leiding van Jolien? Dat kan tijdens de live Mindful-
ness X Intuïtie sessies op 30 oktober, 4 december, 18 december en 15 januari. 
Kijk voor meer informatie en tickets op lakenhal.nl/activiteiten.

You can’t force your intuition, but you can give it space. Practising mindful-
ness is a beautiful way of creating such a space, especially in combination with 
art. Whereas In traditional mindfulness your breathing is your anchor, you can 
also use art as an external source to connect with yourself.

As Kwartiermeester Cultuur en Welzijn [Culture & Well-being Quartermaster] 
and highest-level trauma and neuro-sensitive mindfulness trainer and thera-
pist in training Jolien Posthumus has been organising mindfulness sessions in 
museums for years. A museum is a nice, accessible place to consciously live in 
the moment. You leave the delusions of the day behind to be surprised by art. 
Because art affects us, touches us, offers new perspectives and always stimu-
lates us. It can also enrich and refine the exploration of our inner world.

Jolien interweaves art with knowledge from neuroscience on the effect of 
mindfulness. In the programmes she develops she distinguishes between 
perception and neuroception. We are usually focussed on the external environ-
ment and perceive with our five best-known senses. When we hear, see, smell, 
taste and touch and have our brain judge the outcome, we call it perception. In 
general, perception is conscious and reasonably controlled. However, we also 
detect things unconsciously and beyond our control, which we call neurocep-
tion. Jolien: ‘The term neuroception describes how the autonomic nervous 
system collects and processes information independent of the conscious brain. 
Neuroception is sometimes referred to as the sixth sense. Several scientists 
assume it may be the neural basis of our intuition’.

A neurosensitive mindfulness session allows you to explore your inner world 
mildly, without inhibition or judgement, especially when combined with art 
as an external resource. It gives you space to move away from your automatic 
reactions, to train your perspectival flexibility and to deepen and refine your 
awareness. It teaches you to trust your intuition or to react to it creatively, 
inventively and ingeniously. ‘Mindfulness helps us to cope better with the dif-
ficulties in life. It enables us to take better care of ourselves and others. It helps 
to make us feel better. Maybe it even allows us to doubt more often because 
being okay with not knowing helps us to follow our intuition.’

 

Intrigued?

Especially for you Jolien recorded a short guided meditation to help you
process your exhibition experience in peace. You will find it in the Lakenhal 
app or via this QR code.

Kevin Osepa (1994) is a film director 
and visual artist. He studied pho-
tography at HKU University of the 
Arts. Born and bred on the island of 
Curaçao, he now lives in the Nether-
lands. In his work he reflects on his 
Afro-Caribbean identity, his contem-
poraries and the post-colonial heri-
tage. His first large series consisted of 
intuitive still lives he composed in the 
open air before photographing them. 
His film Watamula (2020) was nomi-
nated for a Golden Calf award at the 
Netherlands Film Festival. La Ultima 
Ascensión (2022) won a Golden Calf 
award for short movie.
In order to realize the present instal-
lation he spent the summer of 2022 
on Curaçao.

Over Jolien Posthumus

Met 15 jaar ervaring als Kwartiermaker Cultuur & Welzijn stelt Jolien program-
ma’s samen die de relatie tussen cultuur, welzijn en mindfulness verkennen. 
Als hoogste graad trauma- en neurosensitief mindfulnesstrainer en -therapeut 
i.o. verzorgt ze trainingen, programma’s, workshops en culturele interventies 
die bijdragen aan het mentale en fysieke welzijn. 

About Jolien Posthumus

Having 15 years of experience as Kwartiermaker Cultuur & Welzijn Jolien 
composes programmes exploring the relationship between culture, well-being 
and mindfulness. As a highest-level trauma and neuro-sensitive mindfulness 
trainer and therapist in training she offers trainings, programmes, workshops 
and cultural interventions which contribute to mental and physical well-being.

‘Er is een stem die geen woorden 
gebruikt. Luister.’
Rumi (Perzisch dichter en schrijver van De Masnavi,
met meer dan 25.000 verzen ook wel de Perzische Koran genoemd.)  

‘There is a voice that does not use 
words. Listen.’
Rumi (Persian poet and author of the Masnavi,
with its over 25,000 verses also known as the Persian Quran)



26 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 27

Wat is volgens u de definitie van intuïtie?

‘In voorbereiding op dit gesprek viel me op dat intuïtie op veel manieren wordt 
gebruikt. Van Dale zegt: ‘inzicht zonder nadenken’ en heeft daarmee wel de 
kern te pakken: intuïtie wordt tegenover de rede geplaatst, en precies daarom 
door sommigen verguisd als irrationeel, en door anderen opgehemeld als su-
perieur. Ik zie intuïtie als een manier van kennis opdoen die niet gebaseerd is 
op bewuste en beredeneerde analyse. Intuïtie komt neer op het gewaarworden 
van een gebeurtenis of een object op basis van zintuigelijke waarneming in een 
bepaalde context.’

 

Waarom is context belangrijk?

‘De hele context kan meespelen in het verkrijgen van het inzicht, bijvoorbeeld 
ook locatie, materiaal, geluid of geur. Gewaarworden is een combinatie van 
waarnemen en ervaren, en ook: iets als waar ervaren. In religie is dat een be-
langrijk onderdeel.’

 

Psycholoog Gerd Gigerenzer noemde intuïtie in deze serie ‘een gevoel geba-
seerd op jarenlange ervaring’ en musicoloog Henkjan Honing had het over een 
‘gestolde ervaring’; dingen die we denken op gevoel te doen, zijn in werkelijk-
heid het gevolg van aan elkaar geplakte ervaringen. In hoeverre verschilt uw 
definitie met die van hen?

‘Beiden werken vanuit een zogenoemd cognitiewetenschappelijk perspectief 
en willen laten zien dat intuïtie en rede veel dichter bij elkaar liggen dan vaak 
wordt aangenomen. Ik ben het met hen eens dat intuïtie het vermogen is om 
op basis van in het geheugen opgeslagen ervaringen te handelen zonder na te 
hoeven denken. Op dit vermogen wordt uiteraard ook door religies een beroep 
gedaan: religies kweken technieken zoals bidden of mediteren en gelovigen 
gebruiken die intuïtief. Maar er is ook een verschil. Religie is gericht op het 
ervaren van iets dat de grenzen van de rede overstijgt: god, geesten, kortom het 
onzichtbare. Door gewaarwordingsvormen ontwikkelen gelovigen een besef 
van dit onzichtbare, waarvan het bestaan niet op wetenschappelijke wijze aan-
toonbaar is. Ik bestudeer welke middelen worden ingezet om dit besef te berei-
ken. Hoe ontwikkelen gelovigen een gevoel voor het bestaan van een God “die 
alle verstand te boven gaat”, zoals het in de Bijbel staat (Filippenzen 4, 6-8)? In 
ben dus geïnteresseerd in de rol van intuïtie bij het waarmaken van het geloof, 
zonder dat ik zelf als wetenschapper dit geloof beaam.’

 

En wat is dan de rede, die vaak boven of tegenover intuïtie wordt geplaatst?

‘Rede is het analytische denken op basis van onderdelen die met elkaar in ver-
band worden gebracht. Je hebt rede nodig om intuïtie te verwerken, tot kennis 
te maken en te delen met anderen. Maar rede alleen is eigenlijk niet productief 
zonder intuïtie. Intuïtie is onze opening naar de wereld. De manier waarop wij 
dingen beseffen die nog niet ingekaderd zijn door wat we al kennen en weten.’

 

Hoe speelt dit een rol in uw werk als religieonderzoeker?

‘In mijn werk doe je veldonderzoek. Ik ben in de vroege jaren negentig naar 
Ghana gegaan om beter te begrijpen hoe de bekering tot het christendom door 
Afrikanen aldaar wordt ervaren. Het zuiden van Ghana is heel christelijk. Ik 
wilde begrijpen waarom ze zich hebben bekeerd, maar ook wat er gebeurde met 
hun traditionele geloofsvoorstellingen. Op basis van de literatuur die ik vooraf 
had gelezen, dacht ik dat ik moest kijken naar de Afrikaanse ideeën over God. 
Dat liep anders. Toen ik het onderzoek begon, merkte ik dat mensen het veel 
hadden over de duivel. Ik voelde toen intuïtief; ik moet die lijn van de duivel 
volgen. Dat is wat mensen bezighoudt. Door het geloof in de duivel serieus 
nemen en te onderzoeken, kon ik de samenvoeging van het inheemse en het 
christelijke in de geloofsbeleving beter begrijpen.’

 

En daarbij gaf intuïtief aanvoelen doorslag.

‘Ik had dat niet van tevoren bedacht, maar ik voelde: daar is iets, ik moet dit 
niet terzijde schuiven. Je moet openstaan om paden te volgen die onder de 
radar lijken te liggen, en waar je nog geen goede argumenten voor hebt. In de 
wetenschap is dat nodig om je te openen naar de wereld van het onbekende, en 
in veldwerk helemaal.’

Wat heeft het opgeleverd?

‘Het beeld van de duivel in Ghana bleek het schakelpunt tussen het christen-
dom en de traditionele cultuur. De inheemse religie werd via de voorstelling 
van de duivel geïntegreerd in het christelijk pantheon, en bleef daarmee aan-
wezig voor de mensen. In de Pinksterkerken, die groot zijn in Ghana, is men 
erg bezig met zich afzetten tegen de inheemse religie. Onder meer door het uit-
drijven van ‘duivelse krachten’, van allerlei geesten in de natuur en in rivieren, 
en in mensen. Die geesten uit het traditionele geloof worden dus wel erkend.’

 

Voor veel mensen is geloofsbeleving iets gevoelsmatigs. Is religie zelf ook een 
vorm van intuïtie?

‘Intuïtie heeft een plek in geloofsbeleving, maar religie is veel meer. Het gaat 
ook over theologie, het bestuderen van teksten, er zijn geloofsregels en veel 
religies zijn institutioneel.’

 

Zou u zeggen dat binnen de christelijke geloven het protestantisme het meest 
rationeel is en het katholicisme meer intuïtief?

‘Nee, zelfs bij de kaalste vormen van protestantisme is intuïtie een belangrijk 
instrument in het begrijpen wat goed is en wat niet, wat te doen en wat niet. 
Maar er is wel een verschil in de manier waarop mensen binnen een religi-
euze context leren om iets wat onzichtbaar is ‘waar te maken’. In de katho-
lieke traditie bestaan veel geautoriseerde voorwerpen die worden gebruikt als 
‘boodschappers’ van wat als het goddelijke wordt gezien; wierook, kaarsen, 
kunstwerken, beelden, enzovoort. In het protestantisme mogen mensen geen 
beelden gebruiken als bemiddelaar van het goddelijke. Daar zijn de gewaar-
wordingsvormen meer gericht op gemeenschappelijk zingen en het gebed. In 
bijvoorbeeld inheemse religies in Ghana zie je veel gebruik van drums. Door 
bepaalde geluidsgolven worden mensen gestimuleerd, ze gaan dan bewegen 
op een manier die door omstanders wordt ervaren als de aanwezigheid van 
geesten. Ik heb heel vaak gezien dat drums worden gebruikt om geesten op te 
roepen. En je ziet dat dat is doorgetrokken in de Pinksterkerken aldaar, on-
danks dat ze zich tegen deze traditionele ceremoniën afzetten.’

 

In de islam worden doorgaans ook geen beelden gebruikt.

‘Veel minder. In de islamitische geloofsbeleving is esthetiek wel belangrijk - de 
architectuur en decoraties in een moskee, de tapijten - en ook het lichaam, en 
is er ook sprake van intuïtief gewaarworden. Je trekt bijvoorbeeld je schoenen 
uit, en je hebt het idee van ‘het vrome oor’; een begrip van antropoloog Charles 
Hirschkind waarmee wordt bedoeld dat gelovigen hun gehoor gereed maken 
om de boodschap goed te kunnen ontvangen. Daardoor kan de boodschap je 
hart bereiken en niet alleen je hoofd. Dat kun je zien als intuïtief luisteren, 
waardoor je dieper geraakt kunt worden. De ritmiek van het gebed speelt ook 
een rol en kan door bewegingen worden overgenomen. Het zijn eigenlijk 
lichaamstechnieken om het goddelijke op te roepen. Dat zie je trouwens in alle 
geloven, in verschillende mate. Een katholieke processie of bidden met een 
rozenkrans is ook een gewaarwording waarbij bewegingen worden ingezet om 
het hogere aanwezig te maken.’

 

Institutionele religie heeft ook te maken met macht en politiek. Hoe rijmt dat 
met intuïtieve geloofsbeleving?

‘Daar hoeft niet per se een verschil tussen te bestaan. Religie is bij uitstek 
een fenomeen waarin opvattingen en verbeeldingen worden ‘waargemaakt’, 
daarom moet je ook altijd kritisch naar religie kijken. Ik kijk als wetenschapper 
ook hoe religie in een politieke context functioneert en een bijdrage levert aan 
het scheppen van een sociaal-politieke orde.’

 

Kan iemand met volle overtuiging intuïtief geloven, en tegelijkertijd een ander 
onderdrukken?

‘Dat denk ik zeker. Intuïtie wordt in geloofsbeleving gemobiliseerd, het kan als 
instrument worden ingezet om anderen uit te sluiten of als kwaad te kwalifi-
ceren. Religieuze overtuigingen kunnen heel makkelijk onderdeel zijn van een 
breder machtssysteem. Religie wordt dan ingezet om regels en wetten op te 
leggen, gebaseerd op het religieus moreel kompas.’

U heeft ook onderzoek gedaan naar omgang met religieus erfgoed in een gese-
culariseerde samenleving. Hoe verandert het gebruik van religieuze voorwer-
pen als geloof geen rol meer speelt?

‘Er verandert veel; dat kun je bijvoorbeeld zien aan de omgang met religieuze 
voorwerpen in musea. Objecten die als heilig ervaren worden in bepaalde reli-
gies hebben in een museumvitrine een heel andere functie en er wordt ook an-
ders mee omgegaan. Daar doen we momenteel onderzoek naar in het Übersee 
Museum in Bremen, met name naar de Afrikaanse religieuze objecten. Als zo’n 
voorwerp als erfgoed wordt beschouwd, betekent dat ook dat het waarde heeft, 
maar op een andere manier. Je ziet daarnaast ook dat er iets van religieuze om-
gang blijft bestaan bij dit soort erfgoed, vooral bij mensen die ontkerkelijkt zijn 
maar de geloofspraktijk nog wel kennen. In Nederland hebben bijvoorbeeld 
veel kerken een nieuwe bestemming gekregen. Een poos geleden had ik een 
feest in de kerk achter mijn huis, en ik voelde zelf ook een soort weerzin om 
daar te dansen op graven. Veel mensen ervaren een botsing tussen religieuze 
en wereldse omgang met herbestemde religieuze gebouwen.’

 

U bent kerkelijk opgegroeid, maar niet meer gelovig. Spelen de ervaringen uit 
uw jeugd een rol bij de keuze voor uw vak?

‘Ja, alleen niet op een intuïtieve manier maar juist op een zeer beredeneerde. 
Ik heb zelf een calvinistische achtergrond waarin religieus zijn een manier was 
om kritisch te zijn op de maatschappij. Een religieus standpunt hielp mij om 
analytisch te zijn. Daarom koos ik ook niet voor theologie - de studie naar de 
inhoud van een geloof - maar voor religiewetenschap, dat wil zeggen de studie 
naar geloof, gedrag, invloed en de instituten van verschillende religies. Dan 
kon ik een beetje vanaf de zijlijn observeren.’

 

Beschouwt u zichzelf als een intuïtief persoon?

‘Ik zou mezelf wel omschrijven als een persoon die intuïtief is en impulsief, 
maar altijd een check doet. Dat laat ik voortdurend heen en weer bewegen. En 
deels ben ik zeker door religie gevormd. Ik denk dat je daar ook niet snel af 
komt.’

Dat wat rest
Interview Birgit Meyer
De Volkskrant - 31-08-2022 - WIETEKE VAN ZEIL

Birgit Meyer onderzoekt de rol van intuïtie in reli-
gie. Als wetenschapper kan ze ook niet zonder:
‘Met intuïtie open je de wereld naar het onbekende.’

Ongeveer tien minuten na het begin van het gesprek met religiewetenschapper 
en antropoloog Birgit Meyer op een terras in Amsterdam valt de term ‘the rest 
of what is’ - te vertalen als ‘dat wat rest’. Het is een begrip in haar vak, geïntro-
duceerd door antropoloog Mattijs van de Port om te beschrijven wat mensen 
niet kunnen bevatten of verklaren. Wat overblijft nadat we hebben gedaan 
wat we gewend zijn te doen: dingen begrijpen en een naam geven. ‘Mensen 
proberen de complexe wereld die tegenover hen staat, maar waar ze ook deel 
van uitmaken, te bevatten. De wetenschap zet daarbij in op de rede. Maar er is 
ook veel wat wij niet weten en waar nog geen woorden voor zijn. Onze kennis 
is beperkt. Intuïtie zou ons kunnen helpen om meer dingen te begrijpen.’ Dat 
levert meteen spanning op, zegt ze, want intuïtie heeft onder veel wetenschap-
pers geen geweldige reputatie. Toch heeft de wetenschap intuïtie nodig, vindt 
Meyer. ‘Begrijp me goed; intuïtie moet de wetenschap niet vervangen. Maar ik 
zou wat meer ruimte willen voor intuïtie in ons vak.’ Birgit Meyer is hoogle-
raar in Utrecht, onderzocht religie in de context van zending en kolonialisme 
in Afrika, deed onderzoek naar de Pinksterkerken in relatie tot opkomend 
neoliberalisme en zette een onderzoeksgroep op die in Brazilië, West-Afrika, 
Zuid-Azië en het Caribische gebied de relatie tussen massamedia en religie 
bestudeerde. Ze onderzoekt religie als een antropoloog. Hoe religie ervaren 
wordt door mensen in verschillende landen en culturen, wat de invloed van 
globalisering is op religieuze beleving, wat er overblijft van religieuze tradi-
ties na secularisatie, en vooral: de materiële cultuur van religie. Oftewel, wat 
is de rol van tastbare dingen bij het ervaren van religie, van kunst tot kleding, 
van architectuur tot het lichaam en alle voorwerpen die in religieuze ceremo-
niën gebruikt worden. In 2015 ontving ze de prijs Akademiehoogleraar van de 
KNAW en de Spinoza Premie van NWO, ook wel de ‘Nederlandse Nobelprijs’ 
genoemd. Met in totaal 3,5 miljoen euro te besteden aan onderzoek gaf dit haar 
ruimte voor veel nieuwe projecten. Er lopen nu onder meer onderzoeksprojec-
ten naar corona en religie en naar sacrale voorwerpen in museale context.



28 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 29

What according to you is the definition of intuition?

‘As I was preparing for this interview it struck me that intuition is used in many 
ways. Van Dale (the authoritative dictionary of Dutch) says: “insight without 
reflection”, which hits the mark, as intuition is juxtaposed to reason, and this 
is precisely why it is rejected by some as irrational and extolled by others as 
superior. I see intuition as a way of acquiring knowledge that is not based on 
conscious or reasoned analysis. Intuition boils down to perceiving an event or 
an object on the basis of sensory perception in a certain context.’

 

Why does context matter?

‘The entire context can be a determining factor in acquiring insight, including 
for instance location, material, sound or smell. Perception is a combination 
of observing and experiencing, and also: experiencing something as true. In 
religion, that’s an important element.’

 

Psychologist Gerd Gigerenzer earlier called intuition in this series ‘a feeling 
based on years of experience’ and music scientist Henkjan Honing talked about 
a ‘solidified experience’; things we think we do by instinct are really the result 
of accumulated experiences. To what extent does your definition differ from 
theirs?

‘Both of them base themselves on a so-called cognitive science perspective 
and aim to show that intuition and reason are far more closely related than is 
often assumed. I agree with them that intuition is the ability to act on the basis 
of experiences stored in memory, without having to give it a thought. This 
is of course also an ability that is invoked by religions: religions foster tech-
niques like praying or meditating and believers use them intuitively. There’s 
also a difference, however. Religion is focused on the experience of something 
that transcends the boundaries of reason: god, spirits, the invisible in short. 
Through forms of perception, believers develop an awareness of the invisible, 
the existence of which cannot be demonstrated scientifically. I study the means 
that are employed to achieve this awareness. How do believers develop a sense 
of the existence of a God that “transcends all understanding”, as it says in the 
Bible (Philippians 4:7)? So I’m interested in the role of intuition in substantiat-
ing belief, without myself as a researcher affirming this belief.’

 

What, then, is reason, which is often placed above or juxtaposed to intuition?

‘Reason is the capacity to think analytically on the basis of elements that are 
viewed in relation to each other. You need reason to process intuition, to turn it 
into knowledge and to share it with others. Reason on its own, however, is not 
really productive without intuition. Intuition is our window on the world. The 
way in which we appreciate things that have not yet been framed by what we 
are already acquainted with or know.’

 

How does this play a role in your work as religion scholar?

‘In my work we engage in field research. I went to Ghana in the early 1990s 
because I wanted to get a better understanding of how Africans experienced 
their conversion to Christianity. The south of Ghana is a very Christian region. 
I wanted to understand why they converted, but also what happened with their 
traditional religious concepts. Based on the literature I had read previously, 
I thought I had to investigate African ideas about God. But this was not what 
actually happened. When I began my research, I found that people often talked 
about the devil. I then intuitively felt I had to pursue this line of the devil, as 
it was what occupied people. By taking the belief in the devil seriously and 
researching it, I came to understand how the integration of the native and the 
Christian elements in lived religion worked.’

 

And intuition was decisive in this.

‘It’s not something I had conceptualized beforehand, but I felt: that’s some-
thing real, I mustn’t ignore it. You have to be open to following paths that seem 
to be under the radar, for which you can’t find solid arguments yet. In science 
it’s necessary to be open to the world of the unknown, and all the more so in 
field research.’

What did it bring you?

‘The image of the devil in Ghana turned out to be the linking pin between 
Christianity and traditional culture. Their native religion was integrated into 
the Christian pantheon through the concept of the devil and so remained pre-
sent for the people there. In Pentecostal Churches, which are big in Ghana, 
there is a strong drive to explicitly oppose native religion, for instance by 
exorcizing ‘devilish forces’, all kinds of spirits in nature and in people. It im-
plies that those spirits from the traditional faith are indeed acknowledged.’

 

For many people, lived religion is something that has to do with feeling. Is reli-
gion itself a form of intuition?

‘Intuition has a place in lived religion, but there is much more to religion. It’s 
also about theology, textual study, there are religious rules and many religions 
are institutional.’

 

Would you say that within the Christian faiths, the Protestant faith is the most 
rational and the Catholic faith more intuitive?

‘No, I think that even in the most pared-down forms of Protestantism, intuition 
is an important tool to understand what is good and what isn’t, what to do and 
what not to do. There’s a difference, though, in the way in which people within 
a religious context learn how to “substantiate” something that is invisible. In 
the Catholic tradition there are many authorized objects that are used as “mes-
sengers” of what is regarded as the divine, such as incense, candles, works of 
art, images, and the like. In Protestantism, believers are not allowed to use im-
ages as a way of mediating the divine. There, the forms of perception are much 
more aimed at communal singing and prayer. In native religions in Ghana for 
instance you see that drums are used a lot. People are stimulated by certain 
sound waves, making them move in a way that bystanders experience as proof 
of the presence of spirits. I have seen very often that drums are used to evoke 
spirits. And what you see is that it has permeated the Pentecostal Churches 
there, even though they oppose these traditional ceremonies.’

 

Islam, too, in general does not use images.

‘To a far lesser extent. In Islamic lived religion, aestheticism is an important 
factor though – the architecture and decorations in a mosque, the rugs – as 
well as the body, and there’s also intuitive perception. You take off your shoes, 
for instance, and there’s the idea of the “pious ear”, a notion developed by 
anthropologist Charles Hirschkind, meaning that believers must prepare their 
auditory faculties so as to receive the message well. The message can then 
reach your heart and not just your head. This can be seen as intuitive listen-
ing, which allows you to be touched more deeply. The rhythm of prayer also 
has a part to play and can be integrated in the movements. In fact they are all 
physical techniques to evoke the divine. It’s something that we see in all faiths, 
in varying degrees. A Catholic procession or praying with a rosary is also a per-
ception which makes use of movements to make higher things present.’

 

Institutional religion also has to do with power and politics. How does that 
rhyme with intuitive lived religion?

‘There doesn’t have to be a discrepancy between them as such. Like none other, 
religion is a phenomenon through which views and representations are “sub-
stantiated”, which is why you always need to look at religion with a critical eye. 
As a researcher I also look at how religion functions in a political context and 
contributes to creating a socio-political order.’

 

Can someone firmly believe intuitively and at the same time oppress others?

‘I certainly think that’s possible. Intuition is mobilized in lived religion, it can 
be deployed as an instrument to exclude others or qualify them as evil. Reli-
gious convictions can very easily become part of a wider system of power. Re-
ligion is then harnessed to impose rules and laws, based on the religious moral 
compass.’

You have also done research into the engagement with religious heritage in a 
secularized world. How does the use of religious objects change when faith is 
no longer an issue?

‘There’s a lot that changes, which is obvious for instance in how religious 
objects are treated in museums. Objects that are regarded as sacred in certain 
religions have a completely different function in a museum setting and they 
are treated differently. We’re studying this at present at the Übersee Museum in 
Bremen, in particular the African religious objects there. When such an object 
is regarded as heritage, it still means it has value, but in a different way. Aside 
from this we also see that something of a religious engagement continues to 
exist with this type of heritage, especially with people who are secularized but 
are still familiar with religious practice. In the Netherlands for instance many 
churches have been given a new designation. A while ago I went to a party in 
the church behind my house, and I myself felt a kind of aversion to be dancing 
on graves there. Many people experience a clash between the religious and the 
secular engagement with reallocated religious buildings.’

 

You have grown up in a religious family, but you are no longer religious. Do the 
experiences from your youth play a role in your choice of discipline?

‘They do, though not in an intuitive way but actually in a very reasoned way. I 
come from a Calvinist background in which being religious was a way of look-
ing critically at society. A religious standpoint helped me to be analytical. That 
is why I did not choose theology – the study of the content of a religion – but 
religious studies, that is to say the study of the belief, behaviour, influence and 
institutions of various religions. It made it possible for me to observe from the 
sidelines.’

 

Do you consider yourself to be an intuitive person?

‘I would describe myself as a person who is intuitive and impulsive, but who 
always does a reality check. I constantly move back and forth between the two. 
And I have certainly been shaped partly by religion. I don’t think it’s something 
you can easily shed.’

The rest of what is
Interview Birgit Meyer
De Volkskrant - 31-08-2022 - WIETEKE VAN ZEIL

Birgit Meyer studies the role of intuition in religion. 
As an academic it’s something she can’t do without: 
‘Intuition opens up the world to the unknown’.

Some ten minutes into my conversation with religion scholar and anthropol-
ogist Birgit Meyer at an outdoor café in Amsterdam, she drops the term ‘the 
rest of what is’. It’s a concept used in her discipline, which was introduced by 
anthropologist Mattijs van de Port to describe that which people are unable 
to comprehend or explain. What remains after we’ve done what we’re used to 
doing: to get a grip on things and name them. ‘People try to comprehend the 
complex world they’re confronted with, but of which they’re also a part. For 
this, science focuses on reason. But there’s also a lot we don’t know and for 
which there are no words as yet. Our knowledge is limited. Intuition might help 
us to get a clearer understanding of things.’ It immediately creates tension, 
she says, because intuition doesn’t have a great standing with many academ-
ics. Still, science needs intuition, Meyer thinks. ‘Don’t get me wrong; intui-
tion should not replace science, but I would welcome a little more space for it 
within our discipline.’ Birgit Meyer is a professor at Utrecht. She has researched 
religion in the context of missions and colonialism in Africa, studied Pentecos-
tal Churches in relation to rising neoliberalism and set up a research group that 
examined the relationship between mass media and religion in Brazil, West 
Africa and the Caribbean. Her approach to religion is that of an anthropologist. 
She studies how people experience religion in different countries and cultures, 
the influence of globalization on lived religion, what remains of religious tra-
ditions after secularization, and especially the material culture of religion. In 
other words, the role of tangible objects in lived religion, from art to garments, 
from architecture to the body and all objects used in religious ceremonies. In 
2015 she won the Academy Professors Prize of the Royal Netherlands Academy 
of Arts and Sciences as well as the Dutch Research Council’s Spinoza Prize, 
also known as the ‘Dutch Nobel Prize’. With 3.5 million euros in prize money to 
spend on research, this offered her the opportunity to initiate numerous new 
projects. A number of projects are already running, including a research pro-
ject into Covid-19 and religion and another one into the status of sacred objects 
held by museums.



30 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 31

O
N

D
ER

ZO
EK

 –
 R

ESEA
R

C
H

TOEVAL – CHANCE

LICHT – LIGHT
GROEI – GROWTH

TIJD – TIM
E

ERVARIN
G –

 E
XPERIE

N
CE

A
D

EM
EN

 –
 T

O
 B

R
EA

T
H

E

H
U

ID
 –

 S
K

IN

B
IO

F
IL

M
V

E
R

B
IN

D
IN

G
 –

 C
O

N
N

E
C

T
IO

N

T
R

A
N

SL
U

C
EN

T

RIS
IC

O
 –

 R
IS

K

COMPOSITIE – COMPOSITIO
N

BEWEGING – MOVEMENT

ZIJN VS DOEN – BEING VS ACTING

VERBEELDING – IMAGINATION

PULS – PULSE

ONTMOETING – MEETING

JOS AGASI

Under the skin, 2022

audiovisuele sculptuur

tweekanaals video, asynchroon
(video 1 loop: 10.01 min.; video 2 loop: 
10.02 min.)

vierkanaals audio, synchroon
(audio loop: 10.00 min.)

cellulose biofilm, gedroogd

Under the Skin, 2022

audiovisual sculpture

two-channel video, asynchronous 
(video 1: 10:01 min. loop; video 2: 10:02 
min. loop)

four-channel audio, synchronous 
(audio: 10 min. loop)

cellulose biofilm, dried

Jos Agasi (1964) maakte deel uit van 
kunstenaarscollectief Blauwe Uur. 
Hun (audio)visuele installaties en 
performances waren in binnen- en 
buitenland te zien. Sinds 2019 is Agasi 
werkzaam als zelfstandig kunstenaar 
en maakt installaties die ruimte voor 
interpretatie laten.

‘Intuïtie is niet het onderwerp van 
mijn werk, maar het mechanisme dat 
ik meeneem tijdens het maken ervan. 
Mijn manier van nadenken, bedenken 
– wat is intuïtie, hoe openbaart het 
zich, wat kan en wat doe ik ermee – 
probeer ik in het werk te stoppen.
De rest is aan de toeschouwer.’

Als Jos Agasi de wereld om zich heen probeert te begrijpen, gaat dat 
gepaard met beelden. De werkelijkheid ziet en evalueert hij door er 
in zijn hoofd een eigen beeldtaal aan te verbinden. Naast begrip le-
veren de beelden ook een gevoel op, variërend van ontroering, ver-
rassing en verwondering tot ontsteltenis. Nieuwe beelden ontstaan 
ook bij het vormen van zijn visie. Vanuit deze ervaring is Under the 
skin voortgekomen, een werk waarvan hij hoopt dat het hemzelf nog 
kan verrassen.

Toeval en tijd zijn de belangrijkste aspecten van deze installatie. In 
dit werk zet Agasi verschillende kanten van zijn belevingswereld 
naast elkaar: zijn kalme innerlijke gemoed versus de onrust als ge-
volg van invloeden van buitenaf. Ze ontmoeten elkaar in het mid-
den.

Om die twee werelden te ervaren neemt Agasi letterlijk de tijd. Hij 
brengt beelden bij elkaar die zich herhalen, maar van een verschil-
lende lengte zijn. Hierdoor komt het werk na vier dagen, vier uur, 30 
minuten en 2 seconden pas langs het punt waar het begon. Reken je 
de soundscape mee, die weer een andere lengte heeft, dan duurt het 
bijna zeven jaar voor de cirkel rond is.

Inspiratie voor de soundscape vond Agasi in het eigen lichaam: de 
hartslag als een hoogstpersoonlijk gegeven, de adem als ritme, waar 
binnen en buiten samenkomen. Ook het bijzondere sculpturaal 
gevormde canvas verwijst in abstracte vorm naar de grens tussen 
onze binnen- en buitenwereld. Dun, kwetsbaar en beschermend als 
onze huid vangt het de samenvallende projecties op. Agasi kweekte 
de canvasvellen zelf. Ze bestaan uit cellulose, gevormd tijdens de 
fermentatie van thee en suiker met behulp van bacteriën en gist. 
Door droging krijgt deze cellulose de eigenschappen die hij zocht 
voor dit werk: een doorzichtig huidachtig materiaal, dat natuurlijk is 
gevormd en ook zo oogt.

JOS AGASI
UNDER THE SKIN

‘Ik wil verrast kunnen worden 
door mijn eigen werk.’

‘Intuition is not the subject of my work, but 
the mechanism I adopt when I’m creating. I 
try to integrate my way of thinking and con-
ceiving – what is intuition, how does it ma-
nifest itself, what can I do with it and what 
do I do with it – in my work. The rest is up to 
the viewer.’

‘I want to be surprised by my own work.’



32 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 33

the selvedge 
the natural edge 
there, where the self encounters another self 
two teenagers 
who stretch their little fingers 
two finger tips meeting 
a rivulet
a tiny nerve tract
a branch 
a root shoots up through the body
making the heart beat faster
colouring the cheeks like an apple 
so red and shiny 
you think it’s poisonous
and perhaps it is, a little 
all good things are also a bit bad 
the one makes an impression on the other 
an imprint in the body

skin is the boundary between who you are 
and what you don’t know

 

skin is the boundary between who you are 
and what you don’t know

a shoulder against yours
sideways
a foot on your toe
an imprint
an apology 
we encounter ourselves in each other’s space
when we both want to get in 
we flock together
we become mass 
we merge into the whole
drop your body 
be one in a crowd

not knowing where you begin and she ends
how we relate 
dissolving into one another 
and where our paths are moving around each other in wide orbits
take an exit

to the south of France

Writer and performance artist Senna Pauli graduated at the HKU University of 
the Arts Utrecht having specialized in Writing for Performance in 2017. Pauli 
writes theatre texts for both adult and young audiences. She performs her 
own work at literary events throughout the Netherlands. Her work as a theatre 
maker and writer stems from her love for our vast, variegated and ramified, 
wondrous inner world.

Senna Pauli
Schrijver en performancekunstenaar Senna Pauli studeerde in 2017 af aan de 
Hogeschool voor de Kunsten Utrecht (HKU), specialisatie Writing for Perfor-
mance. Pauli schrijft theaterteksten voor zowel volwassenen als voor een jeugdig 
publiek. Met haar eigen werk treedt zij op op literaire podia in het land. Haar 
werk als theatermaker en schrijver vloeit voort uit haar liefde voor onze grote, 
uiteenlopende en vertakkende, wonderlijke binnenwereld.

de zelfkant 
de natuurlijke rand 
daar waar het één het ander raakt 
twee tieners 
die hun pinken strekken 
twee vingertopjes die elkaar raken
een stroompje
een zenuwbaantje
een tak 
een wortel schiet door het lijf
laat het hart sneller kloppen
de wangen verkleuren als een appel 
zo rood en glanzend 
dat je denkt dat ie giftig is
en dat is ie misschien ook wel een beetje 
alle goede dingen zijn ook een beetje slecht 
de één maakt een indruk op de ander 
een afdruk in het lijf

huid is de grens tussen wie je bent 
en wat je niet kent

huid is de grens tussen wie je bent 
en wat je niet kent 
een schouder tegen de jouwe
zijdelings
een voet op je teen
een afdruk
een sorry 
we vinden ons terug in elkaars ruimte
als we allebei naar binnen willen 
drommen we samen
worden we massa 
gaan we op in het geheel
je lichaam laten vallen 
één van de zovelen zijn
niet weten waar jij begint en zij ophoudt
hoe wij relateren 
in elkaar overvloeien 
en waar ons paden in grote banen om elkaar heen bewegen 
een afslag nemen 
naar Zuid Frankrijk

JOS AGASI

Intuïtief gedicht over het werk van Jos Agasi Intuitive poem on the work of Jos Agasi

When Jos Agasi tries to understand the world around him, images always 
present themselves. He perceives and assesses reality by mentally assigning 
a visual language of his own to it. In addition to a better understanding, the 
images also evoke feelings, ranging from emotion, surprise and wonder to 
consternation. New images also present themselves as he is forming his vision. 
It is this experience that lies at the basis of Under the Skin, a work which he 
hopes will still have the power to surprise him.

Serendipity and time are the two main aspects of this installation. In this work, 
Agasi juxtaposes different aspects of his experiential world: his calm inner state 
versus the unrest caused by outside influences. They meet each other half way.

To experience these two worlds, Agasi literally takes his time. He brings to-
gether images that repeat themselves, but are of different length. As a result, 
the work only passes the point where it first began after four days, four hours, 
30 minutes and 2 seconds. If you also include the soundscape, which has yet 
another length, it takes almost seven years before the work has come full circle.

Agasi found the inspiration for the soundscape in his own body: his heartbeat 
as a highly personal feature, his breath as rhythm, where inside and outside 
meet. The special, sculpturally shaped canvas, too, refers in abstract form to the 
boundary between our inner world and the world outside. Thin, vulnerable and 
protective like our skin, it absorbs the converging projections. Agasi himself 
grew the canvas sheets. They consist of cellulose formed during the fermen-
tation of tea and sugar using bacteria and yeast. Through drying, the cellulose 
obtains the qualities he was looking for to create this work: a transparent skin-
like material that is formed naturally and also looks that way.

Jos Agasi (1964) was a member of the 
artist collective Blauwe Uur. Their 
visual and audiovisual installations 
and performances featured in the 
Netherlands and abroad. Since 2019 
Agasi has been active as an independ-
ent artist, creating installations that 
leave room for interpretation.

´Ik vind zelf dat wij de 
mechanismen van deze 
planeet nog helemaal 
niet begrijpen, niet 
toepassen. Er is geen 
onderlinge samenhang. 
Ik denk dat we beter 
in balans moeten 
komen waardoor we 
de juiste beslissingen 
kunnen nemen en 
vooruitkomen.´

LONNEKE GORDIJN

´I myself think that we don’t at all understand, or make 
use of, the mechanisms of our earth. There is no mutual 
coherence. I think we need to reach a better balance so 
that we can take the right decisions and get somewhere.’



34 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 35

G
E

Z
O

N
D

H
E

ID
 - H

E
A

LT
H

Z
E

L
F - Y

O
U

R
SE

L
F

BEW
EG

IN
G

 - M
O

V
EM

EN
T

IN
TERACTIE - IN

TERACTION

WAARHEID - TRUTH

ZWERM - SWARM

EENWORDING - UNIFICATION NATUUR - NATURE

RIC
HTIN

GGEVER - DIV
ERTER

AAN
SLU

IT
IN

G - 
CO

N
N

ECTIO
N

(L
E

V
E

N
S)

E
N

E
R

G
IE

 -
 (L

IF
E)

 E
N

E
R

G
Y

B
A

L
A

N
S

 -
 B

A
L

A
N

C
E

B
L

IN
D

V
A

R
E

N
 -

 T
O

 T
R

U
S

T
 B

L
IN

D
LY

G
O

D
D

E
L

IJ
K

 -
 D

IV
IN

E

V
ER

B
O

N
D

EN
 -

 C
O

N
N

EC
T

ED

LUIS
TEREN - 

TO L
IS

TEN

RITME - RHYTHM

VOELEN - TO FEEL

LICHT - LIGHT
TRILLING - VIBRATION

W
ETEN

SCH
AP - SCIEN

CE

S
C

H
E

P
P

E
N

D
E

 K
R

A
C

H
T

 - C
R

E
A

T
IV

E
 P

O
W

E
R

LIC
H

A
A

M
 - B

O
D

Y

LONNEKE GORDIJN
STUDIO DRIFT
In samenwerking met Andrea Evers, 
hoogleraar gezondheidspsychologie 
Universiteit Leiden

Guidance of the lights, 2022

licht, nylon, zand

In collaboration with Andrea Evers, 
Professor of Health Psychology at the 
University of Leiden

Guidance of the lights, 2022

light, nylon, sand

Lonneke Gordijn (1980) en Ralph 
Nauta (1978) richtten 15 jaar geleden 
studio DRIFT op. Met een multidis-
ciplinair team werken zij aan erva-
ringsgerichte sculpturen, installaties 
en performances. DRIFT verbindt de 
verschijnselen en verborgen eigen-
schappen van de natuur met behulp 
van technologie, om te leren van de 
onderliggende mechanismen van de 
aarde en om onze verbinding ermee 
te herstellen. DRIFT heeft wereldwijd 
tal van tentoonstellingen en (publie-
ke) projecten gerealiseerd. In oktober 
2022 verschijnt een overzichtspu-
blicatie van hun werk. De opdracht 
voor Imagine Intuition in Museum De 
Lakenhal werd uitgevoerd door Lon-
neke Gordijn.

‘Ik vaar blind op mijn intuïtie in mijn 

werk. Ik weet precies wanneer het goed 

is, en wanneer het niet klopt, wat het 

ongeveer moet zijn. Het is geen duidelijk 

beeld, maar ik weet gewoon welke kant 

het opgaat, ik ga het vinden zonder de 

uitkomst te weten.

‘I totally rely on my intuition in my work, I know 
exactly when something is absolutely right or not, 
or where it’s going to roughly.  There’s no clear 
image, but I just know the direction it’ll take, I’m 
going to get there without knowing the outcome.

In 2019 ontmoette Lonneke Gordijn Andrea Evers op een weten-
schapsgala, waar beiden een presentatie gaven; Evers als prijswin-
nend gezondsheidspsycholoog, Gordijn als een van de kunstenaars 
van Studio Drift. In de pauze zochten ze elkaar op en spraken af eens 
samen te komen. Gordijn: ‘Mijn intuïtie zei: we moeten met elkaar 
praten, daar komt iets uit; je weet gewoon dat het belangrijk is, dat 
je het moet doen.’ Het kwam er niet van totdat Gordijn voorjaar 2021 
werd benaderd voor deelname aan een workshop over empathie en 
intuïtie, die Evers met Museum De Lakenhal in het kader van het 
aankomende Leiden European City of Sciencejaar organiseerde. 
Het was een goede timing, want op dat moment was er bij Gordijn 
behoefte aan reflectie op haar eigen werk en werkwijze. Intuïtie 
speelde daarbij al snel een rol van betekenis.

De workshop kreeg een vervolg in een intensieve dialoog tussen de 
kunstenaar en wetenschapper, waarvoor zij ruim de tijd namen. In 
een vijftal sessies van meerdere dagen kwamen zij in 2022 bijeen op 
wisselende locaties, spraken met gasten uit diverse wetenschappe-
lijke disciplines, gingen samen in retraite en probeerden te definië-
ren wat intuïtie voor hen betekende.

Voor Gordijn is intuïtie richtinggevend; je kunt het toepassen in een 
simpele situatie, maar het werkt ook door op macroniveau. ‘Bij In-
tuïtie wordt vaak gedacht aan het belang voor jezelf, maar het werkt 
juist als dit belang verbonden is met je leef- of werksituatie, met het 
belang van de planeet, en met de voortbeweging van het leven. Je 
intuïtie stuurt je in een richting waarbij al deze verschillende ele-
menten in balans zijn met elkaar.’

 

Onderwerpen die bij Gordijn en Evers tijdens hun indringende 
ontmoetingen ter sprake kwamen varieerden van de relatie tussen 
mens en planeet, mens en natuur, onze overgesystematiseerde en 
gecontroleerde samenleving tot onze individuele rol in die contex-
ten. Gordijn: ‘Andrea benadert alles vanuit de mens; ik benader alles 
vanuit de natuur. Allebei vinden we dat er niet of te weinig naar de 
context gekeken wordt, dat er weinig ruimte is voor een vrijere be-
nadering. Ik denk dat intuïtie noodzakelijk is voor de evolutie als ge-
heel, voor de richting waar de planeet naar toe beweegt. Wat wordt 
daarin jouw, ieders bescheiden aandeel? Om dat te voelen moet je 
in een goede staat van zijn zijn, voor jezelf. Dat heeft alles te maken 
met levensstijl, voeding, ademhaling, omgeving. Ook daar vonden 
Andrea en ik elkaar.’

Maar hoe vertaal je deze overwegingen in een bijdrage aan de ten-
toonstelling Imagine intuition, zoals gevraagd. Gordijn en Evers 
wilden een beleving creëren die iedereen kan omarmen, en ook 
als echt ervaart. Met de term ‘richtinggever’ als uitgangspunt en 
de eigenschap van licht om letterlijk richting te geven ontstond de 
installatie Guidance of the lights. Als bezoeker dwaal je door een bos 
van pulserend licht, elke straal beweegt in een eigen ritme en tempo. 
Dit ritme is niet het jouwe: ervaar je weerstand of ga je erin op en 
lever je je eraan over?

LONNEKE GORDIJN
STUDIO DRIFT
 ISM ANDREA EVERS, HOOGLERAAR GEZONDHEIDSPSYCHOLOGIE,

UNIVERSITEIT LEIDEN

GUIDANCE OF THE LIGHTS

Lonneke Gordijn met Andrea Evers at a science gala in 2019, where both gave a 
presentation, Evers as an award-winning health psychologist, Gordijn as one of 
the artists of Studio Drift. They looked each other up in the break and arranged 
to meet one day. Gordijn: ‘My intuition told me: we must get together for a talk, 
it’ll lead to something; you just know it’s important, that you simply have to do 
it.’. They didn’t manage to actually see each other, though, until Gordijn was 
approached in the spring of 2021 to participate in a workshop on empathy and 
intuition which Evers was organizing together with Museum De Lakenhal in 
the framework of Leiden’s upcoming European City of Science year. The timing 
was perfect, as at that moment Gordijn felt the need to reflect on her own work 
and working practice. Intuition soon began to play a role of importance in this.

The workshop led to intensive dialogue between artist and scientist, for which 
both reserved plenty of time. In 2022 they met at various locations in five ses-
sions spread out over several days, spoke with people from a range of scientific 
disciplines, went into a retreat together and tried to define what intuition 
meant to them.

For Gordijn, intuition is her guide, which can be put to use in straightforward 
situations, though it also resonates on a macro level. ‘Intuition is often thought 
of as something that’s important for you as a person, but it actually works best 
when this importance connects with your home or living environment, with 
the welfare of our planet, and with the dynamics of life. Your intuition then 
steers you in a direction that has all these separate elements acting in harmony 
with each other.’

Topics addressed by Gordijn and Evers during their intense discussions ranged 
from the relationship between humans and the planet, humans and nature 
and our oversystematized and controlled society to our personal role in these 
contexts. Gordijn: ‘Andrea approaches everything from the human perspective; 
my approach starts from nature. We both feel there is no or not enough atten-
tion for the bigger picture, that there is little room for a freer approach. I think 
intuition is essential for all of evolution, for the direction the planet is moving 
towards. What will be your own, what will be everybody’s modest share? To be 
able to feel that, you need to be in a good place, for yourself. It all has to do with 
life style, nutrition, breathing, environment. Here, too, Andrea and I saw eye to 
eye.’

How to translate such considerations, however, into a contribution for the 
exhibition Imagine Intuition, as was the request? Gordijn and Evers wanted to 
create an experience that can be embraced by everybody, and sensed as real. 
Starting from the term ‘guider’ and with the quality which light has (literally) to 
guide, the installation Guidance of the lights came into being. As a visitor you 
wander through a forest of pulsating light, with every ray moving with its own 
rhythm and pace. The rhythm isn’t yours: do you resist it, or do you immerse 
yourself in it and surrender yourself up to it?

Lonneke Gordijn (1980) and Ralph 
Nauta (1978) founded studio DRIFT 15 
years ago. Together with a multidisci-
plinary team they create experience-
oriented sculptures, installations and 
performances. DRIFT manifests the 
phenomena and hidden properties 
of nature with the use of technology, 
to learn from the earth’s underlying 
mechanisms and restore our connec-
tion to it. DRIFT has realized nume-
rous exhibitions and public projects 
worldwide. A retrospective catalogue 
will be published in October 2022. 
The assignment for Imagine Intuition 
at Museum De Lakenhal was carried 
out by Lonneke Gordijn.



36 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 37

Maar welke kennis gebruik je dan eigenlijk?

‘Kennis die je rationeel niet altijd kunt onderbouwen. Een voorbeeld: bij het ne-
men van een belangrijke beslissing maken mensen vaak lijstjes met plussen en 
minnen. Ook al is het aantal minnen groter, dan nog kan je intuïtie zeggen dat 
je het andere moet doen, bijvoorbeeld omdat je bepaalde wegingen niet hebt 
meegenomen: hoe belangrijk een bepaald plus of minnetje voor je is. Op zo’n 
moment is je rationele brein vaak niet doorslaggevend.’

Wat is intuïtie volgens u?

‘Binnen de gezondheidspsychologie hou ik me bezig met het placebo-effect: 
alleen de suggestie dat een medicijn zou kunnen werken heeft al een positief 
effect. Met andere woorden: op grond van eerdere ervaringen doet ons brein 
een voorspelling. We weten iets omdat we ons baseren op ervaringen die we 
ons soms niet eens concreet kunnen herinneren. Dat kunnen ook emotionele 
ervaringen zijn. Al die ervaringen slaan we op en zonder ons ervan bewust te 
zijn, hebben we toch bepaalde kennis. De manier waarop we die kennis gebrui-
ken en inzetten, noemen we intuïtie. De kennis dus van een voorspellend brein 
dat jou stuurt in of je wel of niet iets moet doen.’

En wat is dan emotie?

‘Emotie is een waarschuwingssignaal. De opgeslagen kennis die maakt dat je 
bijvoorbeeld toenadering zoekt of juist weggaat noemen we intuïtie, waarbij 
emotie als ondersteuning een laatste duwtje kan geven.’

Waarom is een wetenschappelijke benadering van intuïtie interessant?

‘De optelsom van ervaringen en hoe we die inzetten, levert een schat aan ken-
nis op die voor alle beroepsgroepen waardevol kan zijn.’

Want van oudsher bestaat er binnen de wetenschap dedain voor gevoel en 
intuïtie.

‘Er heerst een ouderwetse tegenstelling tussen kunst en wetenschap, tussen 
lichaam en geest. Maar ik vind dat een conservatieve manier van denken, die 
voortkomt uit de wens om alles rationeel te willen begrijpen. Alsof wat we niet 
rationeel begrijpen niet bestaat. Maar er bestaat nu eenmaal impliciete kennis 
die we nog niet met ons brein kunnen bevatten. Daarom wil ik interdisciplinair 
werken: we hebben andere vormen van wetenschap nodig om deze impliciete 
kennis toegankelijk en begrijpelijk te maken. Als je uitgaat van de scheiding 
tussen kunst en wetenschap, zijn methodes uit de bètawetenschappen niet toe-
pasbaar op kunst. ‘Ik wil juist op zoek naar de verbinding tussen die twee disci-
plines, door bijvoorbeeld de totstandkoming van een kunstwerk, de manier van 
werken van een kunstenaar, te ontleden aan de hand van verschillende weten-
schappelijke disciplines. Ik probeer impliciete kennis rationeel te onderzoeken 
en met kunstenaars en wetenschappers het concept van intuïtie te ontrafelen. 
De wetenschap gaat uit van het rationele, de kunst is ervaringsgericht. Hoe 
kunnen die disciplines elkaar versterken? Dat onderzoeken we momenteel in 
een serie workshops waarbij kunstenaars en wetenschappers vanuit alle hoe-
ken - sterrenkunde, biologie, neurowetenschap - met elkaar in gesprek gaan.’

But what kind of knowledge is it that we use in such situations?

‘It’s knowledge you can’t always substantiate rationally. People often make lists 
of pros and cons when they have to make an important decision. Even when 
there are more weak points than strong ones, still our intuition can tell us to 
do the other thing, for instance because we’ve not considered everything fully: 
how important a certain upside or downside is for you. At such moments, our 
rational brain often isn’t decisive.’

What in your opinion is intuition?

‘Within health psychology I study the placebo effect: the very suggestion that 
a medicine might work already has a positive effect. In other words: our brain 
makes a prediction on the basis of previous experiences. We know some-
thing because we base ourselves on experiences we may not even specifically 
remember, including emotional experiences. We store all those memories and 
we possess a certain knowledge without however being aware of it. The way in 
which we use and apply that knowledge, is what we call intuition. So, it’s the 
knowledge of a predicting brain that guides us in whether or not we should do 
something.’

What, then, is emotion?

‘Emotion is a cautionary signal. The stored knowledge that for instance causes 
us to be drawn to something or someone, or conversely puts us off, is what we 
call intuition, whereby emotion can give us that final nudge.’

Why is a scientific approach to intuition of interest?

‘The sum of experiences and how we apply them offers a wealth of knowledge 
that can be of value to all professional groups.’

Because traditionally, science has disdained feelings and intuition.

‘There’s an old-fashioned contrast that prevails between art and science, be-
tween body and spirit. To me, however, that’s a conservative way of thinking, 
one that stems from the urge to want to comprehend everything rationally. 
As if what we can’t grasp rationally doesn’t exist. Still, there is such a thing as 
implicit knowledge which we can’t as yet comprehend with our brain. That’s 
why I want to work in an interdisciplinary way: we need other forms of science 
to make this implicit knowledge accessible and understandable. If we premise 
ourselves on the division between art and science, methods used in the hard 
sciences can’t be applied to art. ‘What I’m actually looking for is the connection 
between these two disciplines, for instance by analysing the creation of a work 
of art, the way an artist works, from the point of view of various scientific disci-
plines. I try to research implicit knowledge rationally and to unravel the con-
cept of intuition together with both scientists and artists. Science is premised 
on the rational, art is experience-oriented. How can these disciplines reinforce 
each other? This is what we’re currently researching in a series of workshops in 
which artists and scientists from all fields – astronomy, biology, neuroscience 
– engage with each other.’

‘Kunnen we nog op onze intuïtie vertrouwen nu we elke dag blootstaan aan 
invloeden vanuit reclame, marketing en nepnieuws?’ is de vraag die gesteld 
wordt in de aankondiging van een van de workshops. Is er, als het intuïtie be-
treft, een verschil tussen vroeger en nu?

‘De mens heeft altijd gebruikgemaakt van kennis die niet rationeel verklaarbaar 
is. Het punt is dat we tegenwoordig in het algemeen met veel meer informatie 
van buiten worden bestookt dan vroeger. De toename van mogelijkheden om 
kennis tot ons te nemen zie ik als een positieve ontwikkeling, maar tegelijker-
tijd zijn we voortdurend bezig om de opgedane kennis te filteren en dat doen 
we intuïtief. In die zin zou je kunnen stellen dat de huidige samenleving niet 
alleen de mogelijkheid biedt, maar het ook noodzakelijk maakt om de intuïtie 
vaker in te zetten, omdat we de continue informatiestroom niet met onze ratio-
nele kennis alleen kunnen bevatten.’

Wanneer is intuïtie geen goede raadgever?

‘Als de emotie de overhand krijgt. Een medewerker of leidinggevende die boos 
wordt, is vaak puur emotioneel gedreven. De emotie is op dat moment een 
slechte raadgever; de situatie is een trigger voor de boze reactie. Iemand die 
angstig of boos is, heeft een superkleine focus die de intuïtie overstemt. Het is 
heel belangrijk om het onderscheid tussen emotie en intuïtie te maken. Thera-
peuten leren te onderzoeken of hun emotie hen in de weg staat. Bijvoorbeeld 
als je voelt dat een kind extra onderzoek nodig heeft, maar je niet zeker weet 
waarom. Op zo’n moment moet een therapeut kunnen afwegen of de eigen 
emotie een rol speelt in die constatering of andere belangrijke kennisbronnen, 
zoals bijvoorbeeld externe informatie die bijvoorbeeld ouders geven. Want de 
eigen emotie kan vertekend zijn door eigen ervaringen. Bij mogelijke twijfel 
leert een therapeut andere collega’s erbij te betrekken en advies te vragen. Om 
impliciete kennis op een adequate manier te gebruiken is het essentieel dat 
emotie niet overheerst. Als dat lukt, blijft de meer pure vorm van intuïtie over, 
dat buikgevoel, dat dus niet primair gekleurd is door je eigen emotie.’

Als gezondheidspsycholoog richt u zich op de relatie tussen arts en patiënt. In 
hoeverre speelt intuïtie een rol in die relatie?

‘Het placebo-effect werkt deels omdat patiënten artsen vertrouwen. De kwa-
liteit van het gesprek blijkt een van de belangrijkste factoren daarvoor te zijn. 
Patiënten gebruiken hun impliciete kennis tijdens zo’n gesprek, op zoek naar 
de overtuiging dat de arts te vertrouwen is. Ze spreken daarin hun intuïtie 
aan, dus de kennis die je op grond van je eigen ervaringen hebt opgebouwd. 
Andersom zijn zorgverleners zich nog niet ervan bewust dat het vooral om hun 
houding gaat, en niet alleen om hoeveel tijd ze nemen of welke woorden ze 
gebruiken. Binnen de opleiding geneeskunde is het belangrijk dat er aandacht 
is voor het winnen van vertrouwen door de arts.’

Hoe kan een arts het vertrouwen winnen van een patiënt?

‘Als een arts tegen een patiënt spreekt over mogelijke pijn tijdens de behande-
ling roept dat emoties op. We zijn allemaal geneigd, vanuit een evolutionair 
overlevingsmechanisme, om beter naar negatieve dan naar positieve infor-
matie te luisteren. Als arts moet je tijdens zo’n gesprek voorkomen dat de 
patiënt alleen nog maar aan pijn denkt en niet meer luistert naar de rest van 
het verhaal. Een arts heeft de plicht alle informatie over te brengen, maar daar 
zijn verschillende manieren voor. Samen met de patiënt kan een arts zoeken 
naar hoe de patiënt een gesprek wil voeren, wat de patiënt prettig vindt en 
welke manier vertrouwen geeft. De inzet is dan het voorkomen van mogelijke 
stresssituaties, zodat de patiënt niet overvallen wordt en op basis van emotie 
reageert. De laatste jaren is de aandacht voor hoe een patiënt zelf geïnformeerd 
wil worden gegroeid - de ene patiënt wil alles weten, de ander niet. Artsen 
gaan vaak uit van hun eigen kennis, maar de vraag aan een patiënt wat ze zelf 
denken, kan een schat aan informatie opleveren. De reactie van een patiënt, 
waarschijnlijk gebaseerd op impliciete kennis vanuit het verleden, is voor veel 
artsen een belangrijke raadgever, terwijl ze daar nog niet systematisch gebruik 
van maken. We willen graag te weten komen hoe ze dat wél zouden kunnen 
doen. De ervaringsbronnen van een patiënt neem je dan heel serieus. Het zou 
van onschatbare waarde zijn als artsen het onderscheid kunnen maken tussen 
de impliciete kennis van een patiënt en primaire emoties als angst of paniek. 
We ontwikkelen trainingen voor artsen om juist die emoties te voorkomen. We 
gaan daarbij uit van een wisselwerking tussen verschillende kennisbronnen: 
die van de arts en die van de patiënt.’

We hebben het nu over de gezondheidszorg, maar is het voor te stellen dat ken-
nis over intuïtie op meer terreinen ingezet kan worden?

‘Zeker. Neem bijvoorbeeld de rechtbank. Naar slachtoffers wordt nauwelijks 
geluisterd, alleen de dader wordt verhoord. Een slachtoffer kan een kennis-
bron zijn, extra informatie opleveren. Ook leraren op school kunnen scho-
lieren meer betrekken bij de manier waarop ze onderwijzen. En dan hebben 
we natuurlijk nog de kunst. Wat daar zo interessant aan is, is dat kunstenaars 
het rationele vaak niet gebruiken. Tijdens een workshop onderzoeken we nu 
hoe ze hun intuïtie, impliciete kennis dus, bewust in kunnen zetten om tot 
persoonlijke kunstuitingen te komen. ‘Het mooie is: niemand twijfelt aan het 
bestaan van impliciete kennis. Als we dat als uitgangspunt nemen, kunnen er 
nog mooie inzichten ontstaan in de wisselwerking tussen lichaam en geest.’

‘Can we still trust our intuition now that we are exposed to influences from ad-
vertising, marketing and fake news on a daily basis?’, is the question raised in 
the announcement of one of the workshops. Is there a difference between past 
and present as far as intuition is concerned?

‘We humans have always made use of knowledge that can’t be explained ratio-
nally. The thing is that nowadays, we’re being bombarded with so much more 
information than in the past. I view the increase in opportunities to acquire 
knowledge as a positive development, but at the same time we’re constantly 
busy filtering the knowledge we’ve acquired, and this we do intuitively. In that 
sense you might say that our modern society not only offers the opportunity, 
but also makes it imperative to use intuition more often, because we’re unable 
to comprehend the continuous flow of information with our rational know-
ledge alone.’

When is intuition not a good counsellor?

‘When emotion gets the upper hand. A colleague or a supervisor who gets 
angry is often purely driven by emotion. At such moments, emotion is a bad 
counsellor; the situation triggers the angry reaction. Someone who is anxious 
or angry has an extremely narrow focus that overrules their intuition. It’s very 
important to make that distinction between emotion and intuition. Therapists 
learn to recognize whether their emotions get in the way. When you feel a child 
needs additional examination, for instance, but you’re not sure why. At such 
moments, therapists must be able to decide whether it’s their own emotion 
that’s playing a role this assessment, or other important sources of knowledge, 
such as for instance external information provided by parents. As their own 
emotions may be distorted by their own experiences. In case of possible doubt, 
therapists are trained to involve other colleagues and ask for advice. To be able 
to use implicit knowledge adequately, it’s essential not to allow emotion to get 
the upper hand. When you’re able to manage this, what remains is the purer 
form of intuition, that gut feeling, which is therefore not primarily influenced 
by our own emotions.’

As a health psychologist you focus on the relationship between doctor and 
patient. To what extent does intuition play a role in that relationship?

‘The placebo effect is partly successful because patients trust their doctors. 
The quality of their conversation proves to be one of the main factors in this. 
Patients use their implicit knowledge during such conversations, trying to 
arrive at the conviction that the doctor can be trusted. They tap into their 
intuition for this, meaning the knowledge we’ve developed on the basis of our 
own experiences. Conversely, care providers are not yet aware that it’s mainly 
their attitude that matters, and not just the amount of time they spend or which 
words they use. It’s important within medical training that attention is devoted 
to winning the patient’s trust by the doctor.

How can a doctor win a patient’s trust?

‘When a doctor tells a patient about the pain they might experience during 
treatment, that triggers emotions. We’re all inclined, based on an evolutionary 
survival mechanism, to be more attentive to negative than positive informa-
tion. When having such a conversation, a doctor must try and avoid that the 
patient only thinks of the pain and no longer absorbs the rest of the story. 
Doctors have the duty to put across all information, but there are several ways 
of doing this. Together with the patient, a doctor can try to find out how the 
patient would want the conversation to proceed, what makes the patient feel 
comfortable, and what kind of conversation inspires confidence. In such 
cases, the purpose is to prevent possible stress situations, so that the patient 
isn’t overwhelmed and purely reacts on the basis of emotion. In recent years, 
there has been growing attention for the way in which patients themselves 
wish to be informed – one patient may want to know every detail, another one 
doesn’t. Doctors often rely on their own knowledge, but asking a patient what 
they themselves think can yield a wealth of information. A patient’s reaction, 
probably based on implicit knowledge from their past, is an important clue 
to many doctors, although they don’t as yet make systematic use of this. We 
would like to find out how they might in fact be able to achieve this. It’s then 
that a patient’s experiential sources are taken very seriously. It would be of 
inestimable value when doctors know how to distinguish between a patient’s 
implicit knowledge and primary emotions such as anxiety or panic. We develop 
training courses for doctors to actually avoid such emotions, based on interac-
tion between several sources of knowledge: that of the doctor and that of the 
patient.’

We are now talking about health care, but can you imagine knowledge about 
intuition being applied in other areas as well?

‘Definitely. Take the court of law, for instance. The victim’s story is hardly ever 
heard, it’s only the perpetrator who’s interrogated. A victim can be a source 
of knowledge, yield extra information. School teachers, too, can do more to 
involve their pupils in how they teach. And then there’s art of course. What’s 
so interesting there is that artists often don’t make use of the rational. We are 
currently examining in a workshop how they can consciously apply their intu-
ition, that is, their implicit knowledge, for their own artistic projects. ‘The nice 
thing is: nobody doubts the existence of implicit knowledge. If we take that as a 
basis, it may yet bring us wonderful insights into the interaction between body 
and spirit.’

De wetenschap van 
het buikgevoel
Interview: Andrea Evers
De Volkskrant - 20-09-2022 - CÉCILE KOEKKOEK 

The science of gut 
feeling
Interview: Andrea Evers
De Volkskrant - 20-09-2022 - CÉCILE KOEKKOEK

Niet alles wat je weet kun je rationeel onderbou-
wen. Toch kan die kennis van levensbelang zijn, 
zegt hoogleraar Andrea Evers, onderzoeker van het 
voorspellende brein.

Not everything you know can be rationally 
substantiated. This knowledge, however, can be 
of vital importance, says professor Andrea Evers, 
researcher of the predicting brain.

‘Er is een kloof tussen de wetenschap en dat wat we in het dagelijkse leven 
meemaken’, zegt Andrea Evers (55), hoogleraar gezondheidspsychologie aan 
de Universiteit Leiden en gespecialiseerd in de invloed van psychologische 
factoren op lichamelijke klachten en aandoeningen. ‘Neem intuïtie, een in het 
dagelijks leven veel gebruikte term. Maar ook in mijn vakgebied, de psychothe-
rapie, hoor je regelmatig dat therapeuten deels varen op de intuïtie. Net als in 
de zorg. Binnen de psychologie zijn wetenschappers dan ook al lang bezig met 
het begrip en met de vraag wat intuïtie nou precies is. Want in complexe situ-
aties en gesprekken is het nu eenmaal zo dat het rationele niet voldoende is, 
dat je op grond van andere criteria besluiten neemt. Impliciete besluitvorming, 
noemen we dat.’

‘There’s a gap between science and what we experience in our everyday life’, 
says Andrea Evers (55), Professor of Health Psychology at the University of 
Leiden, who specializes in the influence of psychological factors on physical 
complaints and conditions. ‘Take intuition, a term we often use in our daily 
life. But also within my own discipline, psychotherapy, we regularly hear that 
therapists rely in part on intuition. It also happens in health care. Within psy-
chology, researchers have therefore long studied this notion and the question 
what exactly intuition is. It’s clear that rationality alone is not sufficient in 
complex situations and conversations, that decisions are taken on the basis of 
other criteria. This is what we call implicit decision-making.’



38 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 39

ENERGIE - ENERGY
SFEER - AMBIANCE

H
ET VOELBARE - TH

E TAN
GIBLE

H
ET

 O
N

ZIC
H

T
B

A
R

E - T
H

E IN
V

ISIB
LE

S
T

R
O

M
E

N
 - T

O
 F

L
O

W

T
R

IL
L

IN
G

/V
IB

R
A

T
IE

 - V
IB

R
A

T
IO

N
S

T
E

M
V

O
R

K
 - T

U
N

IN
G

 FO
R

K

R
ESO

N
ER

EN
 - T

O
 R

ESO
N

A
T

E

LICH
AAM

 - BODY

ZELF - YOURSELF

GEBOUW - BUILDING

NATUUR - NATURE
KENNIS - KNOWLEDGE

IN
STIN

CT

CON
TACT

R
U

IM
T

E 
- 

R
O

O
M

H
A

R
M

O
N

IE
 -

 H
A

R
M

O
N

Y

B
A

L
A

N
S

 -
 B

A
L

A
N

C
E

K
R

IS
T

A
L

L
E

N
 -

 C
R

Y
S

T
A

L
S

IN
T

EG
R

A
A

L 
- 

IN
T

EG
R

A
L 

CH
AKRAS

JANET VOLLEBREGT

Tune in portal II, 2022

bewerkt messing, geanodiseerd 
aluminium, gepolijst rozenkwarts, 
sokkel van terrazzo met gerecycled 
Leids servies

You are present, 2022

bewerkt staal en messing,
ruwe en gepolijste rozenkwarts,
pyriet en bergkristal

Tune in Portal II, 2022

tooled brass, anodized aluminium, 
polished rose quartz, terrazzo pedestal 
with recycled dishware

You are Present, 2022

tooled steel and brass,
rough and polished rose quartz,
pyrite and rock crystal

Opgeleid als architect aan de Technische Universiteit Delft, beweegt Janet 
Vollebregt zich op het raakvlak van architectuur en kunst. Zij creëert projecten 
van verschillende grootte en aard variërend van (landschaps)architectuur en 
interieurprojecten tot tijdelijke installaties en kunstwerken. Met haar instal-
laties stelt ze de energetische uitwisseling tussen mens en ruimte aan de orde, 
met als doel deze gezonder, bewuster en meer transcendentaal te maken.

‘Ik wil mensen omgevingen 
of sferen bieden waar ze 
rust vinden, waar ze zich er 
tegelijkertijd van bewust zijn dat 
alles met elkaar verbonden is.’

‘I want to offer people 
environments or atmospheres 
where they can find peace, where 
they are at the same time aware 
that everything is connected.’

’Intuitie is voor mij een 
diep van binnen weten 
waar gevoel, kennis en 
ervaring samenkomen, 
een integraal weten dat 
tot stand komt in contact 
met het energetisch veld 
om je heen.’

Imagine Intuition begint op het voorplein van de 17de-eeuwse 
Lakenhal. Hier plaatste Janet Vollebregt haar Tune in Portal. Deze 
poort is een verwijzing naar de Torii, een element van het shinto-
ïsme, de Japanse natuurreligie. Torii is een poort die symbolisch de 
overgang markeert van de profane naar de heilige wereld. Je vindt 
hem vaak als toegang naar een verderop liggende Shinto-tempel.

Vollebregts elegante variant leidt niet alleen richting museumin-
gang, maar verleidt de bezoeker ook om een moment stil te staan 
en een hangende stemvork aan te slaan, waarop een diep basgeluid, 
een trilling van 256Hz, door je lichaam stroomt. In de visie van de 
kunstenaar kalmeert deze frequentie ons zenuwstelsel en brengt 
ontspanning, verlichting en evenwicht. Tune in Portal stimuleert 
ons om ons open te stellen voor nieuwe ervaringen en voor een 
nieuwe wereld.

Architect en kunstenaar Janet Vollebregt ziet ons fysieke lichaam als 
een bouwconstructie, en een gebouw juist als een levend lichaam 
dat verzorgd moet worden. Haar ontwerpfilosofie is geworteld in 
haar technische opleiding in de architectuur alsook in een levens-
lange studie en beoefening van oosterse en westerse filosofie en the-
rapie. Met name Jin Shin Jyutsu, een alternatieve geneeswijze die 
werkt met de energiestromen in ons lichaam die streeft naar harmo-
nisering van lichaam, verstand en bewustzijn, ligt aan de basis van 
veel van haar installaties. ’Ik gebruik mijn werken om het onzicht-
bare, energetische te communiceren. Ik wil mensen omgevingen of 
sferen bieden waar ze rust vinden, waar ze zich er tegelijkertijd van 
bewust zijn dat alles met elkaar verbonden is.’

Waar de poort op het voorplein functioneert als startpunt, als over-
gangsrite, daar vormt een tweede werk van Vollebregt in het mu-
seum het sluitstuk van de tentoonstelling. In een open ruimte kun 
je op een bed van rozenkwarts kiezels plaatsnemen, en lichaam en 
geest tot rust brengen. De vorm van deze installatie You are pre-
sent is speels gebaseerd op de Flower of life, één van de krachtigste 
natuursymbolen uit de heilige geometrie. Ze komt in verschillende 
vormen voor en is een oeroude metafoor voor de verbondenheid 
van al het leven in het universum. Knooppunten worden begeleid 
door diverse bergkristallen met de intentie om de chakra’s (volgens 
oosterse tradities centrale plaatsen van levensenergie in ons li-
chaam) te ondersteunen. Bergkristal bevordert concentratie; rozen-
kwarts staat bekend als de steen van de liefde en opent het hart.

Met deze installatie wil Vollebregt ons handvatten bieden om ge-
makkelijker in contact te komen met onze eigen intuïtie. Volgens 
haar zijn wij ontvankelijker voor intuïtie als we open staan voor en 
vanuit rust kunnen luisteren naar berichten uit het energetisch veld 
om ons heen. Zij wil ons een bewust balancerende ervaring bieden; 
een reflectie op onze relatie tussen lichaam en geest. ’Ik wil mensen 
omgevingen of sferen bieden waar ze rust vinden en zich er tegelij-
kertijd van bewust zijn dat alles met elkaar verbonden is. Vandaar de 
vorm van een uitvouwbare flower of life - waar je middenin zit - als 
metafoor voor het universum.’

JANET VOLLEBREGT
TUNE IN PORTAL II VOORPLEIN MUSEUM

YOU ARE PRESENT



40 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 41

JANET VOLLEBREGT Imagine Intuition begins on the forecourt of De Lakenhal, the 17th-century for-
mer Cloth Hall in Leiden where Janet Vollebregt placed her Tune in Portal. This 
gateway references a Torii, an architectural element of Shinto, the Japanese 
nature religion. A Torii is a gate that symbolically marks the transition from 
the secular to the sacred world. They are often found as entrances to Shinto 
temples.

Vollebregt’s elegant version not only leads towards the museum entrance, it 
also tempts the visitor to stop for a moment and strike a suspended tuning fork 
that causes a deep bass sound, a 256 Hz vibration, to resonate in their body. The 
artist believes this frequency calms our nervous system and brings relaxation, 
relief and balance. Tune in Portal stimulates us to be open to new experiences 
and to a new world.

Architect and artist Janet Vollebregt sees our physical body as a building struc-
ture, and an actual building as a living body that needs to be looked after. Her 
design philosophy is rooted in her technical training in architecture as well 
as in the lifelong study and practice of Eastern and Western philosophy and 
therapy. Many of her installations are especially inspired by Jin Shin Jyutsu, an 
alternative therapy that works with the energy flows in our body and seeks to 
harmonize body, mind and consciousness. ‘I use my works to communicate the 
invisible, the energetic. I want to offer people environments or atmospheres 
where they can find peace and at the same time be aware that everything is 
connected.’

While the gate on the forecourt functions as a starting point, as a rite of pas-
sage, a second work by Vollebregt in the museum itself forms the exhibition’s 
closing piece. In a soft pink environment, visitors are invited to settle down 
on a bed of rose quartz pebbles and bring peace to body and mind in an open 
space. The form of this installation You are Present is playfully based on the 
Flower of Life, one of the most powerful nature symbols from sacred geometry. 
It occurs in various shapes and is an ancient metaphor for the connectedness 
of all life in the universe. Focal points are marked by several rock crystals that 
are meant to support the chakras (central points of vital energy in our body 
according to Eastern traditions). Rock crystal fosters concentration; rose quarts 
is known as the stone of love which opens the heart.

With this installation, Vollebregt wants to offer us tools to make it easier to get 
in touch with our own intuition. She thinks we are more receptive to intuition 
when from a state of calm we are open to and hear messages from the energetic 
field around us. She wants to offer us a mindful balancing experience; a reflec-
tion on our own relationship between body and mind. ‘I want to offer people 
environments or atmospheres where they can find peace and at the same time 
become aware that everything is connected. That is why I chose the shape of 
a fold-out Flower of Life – which has you at the centre – as a metaphor for the 
universe.’

Trained as an architect at Delft 
University of Technology, Janet 
Vollebregt operates at the interface 
of architecture and art. She creates 
projects that vary in size and char-
acter, ranging from both architec-
ture and landscape architecture and 
interior design projects to temporary 
installations and works of art. With 
her installations she addresses the 
energetic exchange between humans 
and spaces, to make them healthier, 
more conscious and more transcen-
dental.

‘Dat je als wetenschapper 
en kunstenaar veel voor 
elkaar kunt betekenen. Dat 
is een veel rijkere opvatting 
van wetenschap dan de 
huidige. En dat probeer ik 
te promoten, dat we die 
nauwe blik van wat we 
wetenschappelijk vinden, 
en wat deel is van het 
onderzoek van het dagelijks 
leven iets meer bij elkaar 
brengen.’   

‘To me, intuition is a deep 
inner knowing, where 
feeling, knowledge and 
experience come together, 
an integrated knowing that 
arises from contact with the 
energetic field around you.’

ANDREA EVERS

‘That you can mean a lot to one another as scientists and 
artists. That’s a far more comprehensive view of science 
than the current one. That’s what I’m trying to promote, 
that we try and bring that narrow focus of what we 
think scientifically and what constitutes the research of 
everyday life a little closer together.’



42 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 43

Waarom is medische intuïtie belangrijk volgens u?

‘Het is fundamenteel in het diagnostische proces. Het niet-pluisgevoel is geen 
eindpunt, maar het punt waarop je besluit dat je verder moet zoeken. Je ver-
trouwt het automatische proces van weten dat er iets niet klopt en zoekt het uit.
‘Het gevoel is namelijk niet goed of fout. Het is er gewoon. Het fungeert als een 
waarschuwing: let op, wees alert. Soms komt de arts erachter waar het vandaan 
komt, soms ook niet. Het gaat erom het gevoel serieus te nemen en er gevolg 
aan te geven. Het gevoel moet aanzetten tot reflectie, beter kijken, andere vra-
gen stellen, door te overleggen met een collega of een specialist of door verder 
onderzoek uit te zetten, ook als er geen directe argumenten aan zijn te dragen.
‘Artsen omschrijven ‘niet pluis’ vaak als: het past niet in het ziekteverloop zoals 
ik het ken, het past niet bij deze specifieke patiënt, het is anders dan anders, al 
kan ik niet direct zeggen waarom. De informatie vormt geen coherent geheel, 
ze krijgen het plaatje niet rond.’

Why do you think medical intuition is important?

‘It’s essential in the diagnostic process. The “not right” feeling is not and end-
point, it’s the point when you decide you need to look further. You trust the 
automatic process of knowing something’s wrong and you go and find out.
‘The feeling in itself is basically not right or wrong. It’s just there. It acts like 
a warning: watch out, be on the alert. Sometimes a doctor finds out why it’s 
there, sometimes they don’t. What matters is taking the feeling seriously and 
acting on it. It’s a feeling that should trigger reflection, lead a doctor to take 
a closer look, ask different questions, consult a colleague or a specialist or 
arrange further examinations, even when there’s no direct arguments to bring 
forward.
Doctors often describe “not right” as: it’s not consistent with the course of 
illness as I know it, it’s not typical of this particular patient, it’s not the way it 
normally is, even though I can’t put my finger on it. The information doesn’t 
add up, they can’t get the picture right.’

Intuïtie wordt vaak een gevoel genoemd, maar is het niet meer een vorm van 
onbewust redeneren?

‘Intuïtie is een basaal cognitief proces, het is een vorm van denken. Bij artsen 
speelt patroonherkenning een belangrijke rol. Intuïtie is een combinatie van 
automatisch geactiveerde kennis die leidt tot patroonherkenning, de automati-
sche herkenning van een situatie. Omdat het een grotendeels onbewust proces 
is, wordt het ervaren als een gevoel, maar het is in wezen een cognitief proces. 
Hoe meer ervaring iemand heeft, hoe sneller en accurater dit proces gaat, maar 
zonder kennis is er geen sprake van intuïtie.’

Muziekwetenschapper Henkjan Honing noemde intuïtie een combinatie van 
expertise en gestolde ervaring.

‘Expertise is gebaseerd op kennis opgedaan door studie en ervaring. Begin-
nende artsen hebben vaak minder goede hypothesen over wat een patiënt heeft 
dan ervarener artsen. Maar ze hebben wel intuïtie. Door gebrek aan kennis heb-
ben ze vaker een niet-pluisgevoel.
Henkjan Honing had het ook over impliciete en expliciete kennis. Maar die 
twee zijn sterk verweven. Leren kan allebei zijn. Alle kennis komt uiteindelijk 
bij elkaar en dat wordt een geheel waar je niet altijd bewust bij kunt, maar het 
zit wel in je hoofd.’

Toch wordt intuïtie soms als tegenhanger van de rede gezien. Ook onder medi-
ci. Uit uw onderzoek blijkt dat artsen lang niet altijd er voor uit durven komen 
dat ze gebruikmaken van hun gutfeeling, omdat het haaks zou staan op hun op 
rationele, diagnostische en klinische argumenten gebaseerde vak.

‘Daarom noem ik het liever automatisch geactiveerde kennis. Dat 4 plus 4 acht 
is, daar denken wij niet over na, dat halen wij op uit ons geheugen. Niemand 
zal dat intuïtie noemen, terwijl het cognitieve proces hetzelfde is. Een ander 
voorbeeld dat ik vaak aan studenten geef: je herkent je huisgenoot zonder 
diegene te zien aan de manier van lopen op de gang . Dat is ook een vorm van 
automatische kennis.
We kregen in het begin veel afwijzingen op onze onderzoeksplannen. Mensen 
vonden het onzin dat we naar intuïtie wilden kijken. Het woord intuïtie heeft 
onterecht een vage bijklank, waardoor het begrip mysterieus wordt, maar dat 
is het niet. Het komt voort uit kennis. Je kunt kennis als een netwerk zien. Elke 
ervaring die je opdoet, draagt bij aan je kennisnetwerk. Dat netwerk is een ver-
zameling van allemaal verschillende elementen die met elkaar zij  verbonden: 
concepten, beelden, actieplannen, zelfkennis, en ook gevoelens.
Ervaringen brengen veranderingen teweeg in je kennisnetwerk. Dat is leren: 
er worden telkens betere verbanden gelegd. Dat wat we gutfeeling, of intuïtie, 
noemen is niets anders dan een automatische herkenning. Het is de organi-
satie van de kennis in het hoofd van de arts die intuïtie, het ervaren van het 
pluis- of niet-pluisgevoel, mogelijk maakt.
Het weten dient zich zo snel en ogenschijnlijk uit het niets aan, dat het op een 
gevoel lijkt. Het weten is er al nog voordat het redeneren begint. Ons denken 
bestaat uit een continue interactie tussen automatisch denken en meer over-
wogen, gecontroleerd denken – dat wat we in de psychologie systeem 1 en 
systeem 2 noemen. En dan is er nog het verwerken van informatie.
Op het moment dat wij praten, kan ik niet controleren wat ik zeg. Ik probeer dat 
wel, maar dat beperkt me ook, want denken is een associatief proces. Er komen 
gedachten op, automatisch, daar heb je weinig controle over. Anders zouden 
we niet eens een gesprek kunnen voeren. En meestal zijn gesprekken ook nog 
zinnig. Ik veronderstel dat jij snapt wat ik zeg en als dat niet zo is, dat je het dan 
vraagt. Intern hebben we eigenlijk ook zo’n soort proces. Er komt een gedachte 
op en over die gedachte komen ook weer gedachten op die sturen hoe je over 
die gedachten nadenkt. Dus wat is nou precies weloverwogen denken, wat is 
nu rede? Dat is een lastige vraag.’

Het was Erik Stolper, een (inmiddels gepensioneerde) huisarts uit het Gelderse 
Heerde, die in 2005 contact opnam met Van de Wiel. Van de Wiel deed toen al 
zo’n vijftien jaar onderzoek naar expertiseontwikkeling bij artsen. Stolper zei: 
huisartsen zeggen dat hun intuïtie hen elke dag helpt diagnoses te stellen. Zul-
len we onderzoeken of dat klopt en hoe dat dan gaat?
De voorbeelden buitelden uit zijn mond. De patiënt met buikpijn en bloedtes-
ten die niets uitwezen, die hij vanwege een vage ongerustheid toch doorstuur-
de voor een echo. Wat bleek: alvleesklierkanker. Al die keren dat iets onschuldig 
leek, maar het niet-pluisgevoel erin resulteerde dat hij of een collega verder 
zocht. De jongeman die zich meldde met een verkoudheid en acute leukemie 
bleek te hebben; het meisje met de gebroken pols dat niet uit bed was gevallen 
maar het slachtoffer was van kindermishandeling; de oudere vrouw met astma 
die ook benauwd bleek door hartfalen.

Stolper is op het onderzoek gepromoveerd en jullie doen al heel lang samen 
onderzoek. Is praten over intuïtie niet langer taboe onder artsen?

‘Veel minder. We hebben geprobeerd intuïtie te duiden en om praktische richt-
lijnen te bedenken hoe artsen ermee om kunnen gaan. Artsen vinden het fijn 
dat datgene wat ze allemaal kennen maar waarover niet iedereen even open 
durfde te zijn nu is opgenomen in de wetenschappelijke literatuur. Ze hoeven 
zich tegenover een collega niet meer te verantwoorden, kunnen verwijzen naar 
studies.
Ons doel is altijd geweest: neem dat pluis-niet-pluisgevoel serieus. Daarom 
vond en vind ik het zo belangrijk om die intuïtie van artsen te ontrafelen. De 
hele menselijke cognitie is erop gebouwd om patronen te herkennen. Om situ-
aties zo goed mogelijk te begrijpen. Emoties spelen daarbij een rol, ze hebben 
een signaalwaarde. Ze maken onderdeel uit van, of worden geactiveerd door 
ons kennisnetwerk. Als jouw haren overeind gaan staan, dan is dat een reden 
om te handelen.
In een goede leeromgeving wordt het vertrouwen op intuïtieve methoden ge-
stimuleerd. Dat is ook wat er misgaat als de werkdruk te hoog wordt: er is wei-
nig ruimte om te leren, weinig tijd voor reflectie en feedback en om even met 
een collega te overleggen. Dat moet me toch van het hart, nu met het nieuwe 
zorgakkoord op tafel. Alles moet efficiënter, maar we moeten ons wel realiseren 
dat dit ten koste van iets gaat.’

Wat Van de Wiel en collega’s ook ontdekten: de tegenhanger van niet-pluis, 
pluis, komt minstens zo vaak voor. Soms heeft de arts geen diagnose, weet hij 
nog niet precies wat er aan de hand is maar denkt hij toch: dit zit wel goed. De 
patiënt met klachten die op papier zorgwekkend klinken, het telefoontje met 
spoed en dan: zodra de arts de patiënt ziet of spreekt, zakt de bezorgdheid weg. 
Pluis, kortom. Niet dat een arts iemand op basis van alleen dit gevoel weg-
stuurt. Pluis is net zomin als niet-pluis het eindpunt van een consult, zegt Van 
de Wiel. Een arts zal altijd nog de argumenten verzamelen die het gevoel sta-
ven. Maar het gevoel was er al, voordat de argumenten geformuleerd werden.

Erik Stolper vertelde dat hij gemiddeld bij een op vijftien patiënten een pluis-
niet-pluisgevoel had. Als beginnend huisarts en op de huisartsenpost waar 
hij de patiënten niet kende, zelfs nog vaker. Hij zei ook: als je een huisarts in 
opleiding vraagt hoe die nu eigenlijk aan de diagnose komt, dan volgt er een 
met argumenten omkleed logisch verhaal, maar dat is vaak wijsheid achteraf. 
Het begon meestal met een ingeving, met intuïtie.

‘Wat ik vooral belangrijk vind: dat intuïtie in huisartsenopleidingen inmiddels 
als instrument wordt gezien. Erik gebruikt ook vaak het woord kompas, hij is 
een zeiler. Intuïtie helpt je de richting te bepalen. Het is een rijk instrument dat 
wij als mens tot onze beschikking hebben, daar moeten we gebruik van ma-
ken. Je hoeft niet blindelings op je intuïtie te vertrouwen. Maar onderzoek het 
altijd.’

Uw collega-psycholoog Gerd Gigerenzer zegt: een beslissing genomen op basis 
van intuïtie is meestal de juiste. Muziekcognitiewetenschapper Honing zegt: 
pas op, want een enkele nare ervaring kan je intuïtie vertroebelen. Met wie bent 
u het eens?

‘Intuïtie is niet goed of fout, het is er. Het komt voort uit beschikbare infor-
matie, kennis en ervaring en zorgt dat een arts verder gaat kijken. Dat een arts 
vervolgens ontdekt dat er toch niets aan de hand is, behoort tot de mogelijke 
uitkomsten. Wat wij vooral zeggen is: neem je eigen intuïtie serieus.’

De huisarts moet 
zijn nietpluisgevoel 
volgen:
‘In de medische 
wereld is intuïtie 
fundamenteel’
Interview: Margje van de Wiel
De Volkskrant - 19-09-2022 - CÉCILE KOEKKOEK 

Cognitief psycholoog Margje van de Wiel, 
werkzaam aan de Universiteit van Maastricht, 
doet sinds 2005 met huisartsen in Nederland en 
Vlaanderen onderzoek naar intuïtie in de medische 
wereld. Huisartsen gebruiken het dagelijks – en 
gelukkig maar. 

Elke arts kent het: een gevoel van onbehagen of ongerustheid over een patiënt, 
zonder precies aan te kunnen geven waarom; een gevoel van twijfel en ver-
hoogde waakzaamheid. Niet weten wat, maar wel voelen dát er iets is. Noem 
het een zesde zintuig, fingerspitzengefühl, intuïtie. Artsen spreken het meest 
van ‘pluis’ of ‘niet pluis’.
De een ervaart het als een bijna fysieke sensatie, in de buik of op de borst, de 
ander beseft: als ik nu niet handel, doe ik vannacht geen oog dicht. Soms is het 
gevoel er meteen zodra de patiënt de spreekkamer binnenkomt, nog zonder dat 
er een woord is gezegd. Soms pas achteraf, wanneer de patiënt al naar huis is 
en de arts het consult niet uit zijn hoofd krijgt.
Al eind 19de eeuw introduceerde een hoogleraar interne geneeskunde in zijn 
oratie aan de Universiteit Utrecht de termen ‘pluis’ en ‘niet pluis’ als belangrijk 
instrument voor een arts. Zo wordt dit buikgevoel – behalve artsen kennen ook 
verpleegkundigen het – nog altijd genoemd.
Toch werd de toepassing ervan in de geneeskunde wetenschappelijk niet 
serieus genomen, en ook niet onderzocht. Een van de mensen die daar veran-
dering in hebben gebracht is cognitief psycholoog Margje van de Wiel, werk-
zaam aan de Universiteit van Maastricht. Sinds 2005 doet ze met huisartsen in 
Nederland en Vlaanderen onderzoek naar intuïtie in de medische wereld.
Zeventien jaar en vele studies later is het pluis-niet-pluisgevoel – sense of 
reassurance versus sense of alarm in internationale studies – niet langer taboe. 
Sterker nog: medische tuchtcolleges vinden dat dat gevoel tot het diagnos-
tisch arsenaal van de arts behoort. Dat het negeren ervan negatieve gevolgen 
voor een patiënt kan hebben. Een arts kan zodoende te horen krijgen: ‘Met uw 
kennis en ervaring had u in de gegeven situatie toch op zijn minst het gevoel 
moeten krijgen dat er iets niet klopt.’

The GP has to 
follow his “this is 
not right” instinct: 
‘In the medical 
world, intuition is 
essential’.
Interview: Margje van de Wiel
De Volkskrant - 19-09-2022 - CÉCILE KOEKKOEK

Cognitive psychologist Margje van de Wiel of the 
University of Maastricht has been conducting 
research into intuition in the medical world 
together with GPs in the Netherlands and Flanders 
since 2005. GPs use it on a daily basis – which is 
just as well. 

Every doctor knows it: feeling uncomfortable or apprehensive about a patient, 
without being able to pinpoint why; a feeling of doubt and heightened alert-
ness. Not knowing what, but sensing that something’s the matter. Call it sixth 
sense, an instinctive feeling, intuition. The sense that something’s ‘all right’, or 
conversely, ‘not right’.
Some experience it as an almost physical sensation, in the stomach or on the 
chest, others realize: if I don’t act now, I won’t be able to sleep tonight. Some-
times the feeling is there as soon as the patient walks into the consulting room, 
even before a word has been spoken. Sometimes it only happens later, when 
the patient’s already gone home and the doctor can’t get the consultation out of 
their head.
Already at the end of the 19th century, a professor of internal medicine intro-
duced the Dutch words for these feelings in his inaugural speech at the Uni-
versity of Utrecht as an important tool for a doctor. It’s a gut feeling – not only 
doctors, but nurses also experience it – and these terms have been used in the 
profession ever since.
Its application in medicine, however, was not taken seriously in medical 
science, nor was it researched. One of the people to have changed this is cog-
nitive psychologist Margje van de Wiel of the University of Maastricht. Since 
2005 she has been conducting research into intuition in the medical world, 
together with GPs in the Netherlands and Flanders.
Seventeen years and numerous studies later, the ‘all right’ versus ‘not right’ 
feelings – known as sense of reassurance versus sense of alarm in international 
studies – is no longer a taboo. In fact: medical tribunals are of the opinion that 
the feeling belongs to a doctor’s diagnostic apparatus. That ignoring it may 
have adverse consequences for a patient. So that a doctor may be told: ‘With 
your knowledge and experience you should at least have had the feeling that 
something wasn’t quite right in the given situation.’



44 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 45

DAG VAN DE INTUÏTIE

Dag van de Intuïtie 16 september 2022
In het kader van Leiden, European City of Science 2022
365 dagen nieuwsgierig

Stilzitten was er niet bij tijdens dit letterlijk energieke programma dat door 
Museum De Lakenhal werd georganiseerd in samenwerking met kunst- en filo-
sofieopleiding Dadakademia. In een levendig interview lieten kunstenaars alle 
aanwezigen ervaren hoe groepsdynamiek onze intuïtie in de war kan schoppen 
en hoe het haar kan aanwakkeren.
 
Via oefeningen in de buitenlucht waarbij ‘het volgen van je intuïtie’ leidend was, 
was er ter afsluiting ruimte voor vragen vanuit de deelnemers aan gezondheids-
psychologe Andrea Evers. ‘Kun je je intuïtie trainen?’ en ‘Heb je meer intuïtie 
dan anderen als je in de zorg werkt?’ zijn twee van de vele tot de verbeelding 
sprekende vragen uit het overwegend jonge publiek; vragen die volgens Evers 
prikkelen tot vervolgonderzoek.
 
Dadakademia is een Kunst & Filosofie Academie in Leiden. Ze ontwikkelen leer-
trajecten op maat voor jongeren, geven les op scholen, en bieden ook de door-
snee Leidenaar de mogelijkheid om zich te verdiepen in kunst & filosofie. En dat 
doen ze samen met kunstenaars en filosofen uit de stad onder het motto: ‘Vanuit 
niet weten onderzoek doen’. Met de tentoonstelling Imagine Intuition als inspi-
ratiebron doet de Dadakademia een jaar lang artistic research naar Intuïtie.

partners: Studio MOIO | Dadakademia (performers: Susi Rosenfeld,
Susan Bink. Yousef Alkabra en Rianne Evers)
deelnemers: 64
locatie: Theehuis Noord
fotografie: Eelk Fotografie 

INTUITION DAY 

Intuition Day 16 September 2022
In the framework of Leiden, European City of Science 2022
365 days of curiosity
 
 
Sitting still was no option during the literally energetic programme organised 
by Museum De Lakenhal in association with Dadakademia art and philosophy 
institute. In a lively interview the artists had everyone in the room experience 
how group dynamics can mess with our intuition and how it may spark it.
 
After outdoor exercises focussed on ‘follow your intuition’ the programme 
finished with questions from the participants for health psychologist Andrea 
Evers. ‘Can you train your intuition?’ and ‘Is your intuition more developed 
when you are a health care worker?’ are two of the many intriguing questions 
the predominantly young audience asked. Evers thinks these questions should 
be followed up in a next research.
 
Dadakademia is an institute for art and philosophy in Leiden. They offer be-
spoke courses to young people, teach at schools and also cater for the average 
Leiden citizen who wants to learn more about art and philosophy. They work 
together with local artists and philosophers with the slogan ‘Exploring from 
‘not knowing’. Using the Imagine Intuition exhibition as a source of inspiration 
the Dadakademia will carry out artistic research into intuition for a full year.

partners: Studio MOIO | Dadakademia (performers: Susi Rosenfeld,
Susan Bink. Yousef Alkabra and Rianne Evers)
participants: 64
venue: Theehuis Noord
photography: Eelk Fotografie
 

Intuition is often referred to as a feeling, but isn’t it rather a form of uncon-
scious reasoning?

‘Intuition is a basic cognitive process, it’s a form of thinking. With doctors, 
pattern recognition plays an important role. Intuition is a combination of 
automatically activated knowledge that results in pattern recognition, the au-
tomatic recognition of a situation. Since it’s a largely unconscious process, it’s 
perceived as a feeling, but essentially it’s a cognitive process. The more experi-
ence someone has, the faster and the more accurately the process happens, but 
without knowledge there’s no question of intuition.’

Music scientist Henkjan Honing called intuition a combination of expertise 
and solidified experience.

‘Expertise is based on knowledge acquired through study and experience. 
When doctors are starting out, they often have less adequate hypotheses about 
what ails a patient than more experienced doctors. But they do have intuition. 
Their lack of knowledge causes them to have that “not right” feeling more 
often.
Henkjan Honing also talked about implicit and explicit knowledge. The two are 
closely intertwined, however. Learning can be both. All knowledge eventually 
converges and becomes a whole which is not always something you can tap 
into consciously, but it’s definitely anchored in your mind.’

Intuition is nevertheless sometimes seen as the opposite of reason. Your 
research has shown that doctors often hesitate to admit they use their gut feel-
ing, because it would be at odds with their professional practice, which is based 
on rational, diagnostic and clinical arguments.

‘That’s why I prefer to call it automatically activated knowledge. That 4 plus 4 
is eight is something we don’t think about, we retrieve it from memory. No one 
would call that intuition, even though the cognitive process is precisely the 
same. Another example I often present to students: you recognize your flat-
mate without seeing them, by the way they walk in the corridor. That, too, is a 
form of automatic knowledge.
In the beginning, many of our research plans were turned down. People 
thought it was nonsense that we wanted to investigate intuition. The word 
intuition unjustly has a rather vague connotation, giving it an aura of mystery, 
but that’s not how it is. Intuition proceeds from knowledge. You could look 
at knowledge as a network. Every experience you acquire contributes to your 
network of knowledge. That network is a collection of different elements that 
are interconnected: concepts, images, action plans, self-knowledge, and also 
feelings.
Experiences cause changes in your network of knowledge. That’s what learn-
ing is: each time you make better connections. That which we call gut feeling, 
or intuition, is nothing else but automatic recognition. It’s the organization of 
the knowledge in the doctor’s mind that makes intuition, experiencing that ‘all 
right’ or ‘not right’ feeling, possible.
The awareness presents itself so suddenly and apparently out of the blue, that 
it seems to be a feeling. Awareness is already there even before we begin to 
reason. Our thinking consists of a continuous interaction between automatic 
thinking and more deliberate, controlled thinking – that which in psychology 
we call system 1 and system 2. And then there’s also the processing of informa-
tion.
The moment we start to speak, I can’t check what I’m saying. I do try, but at 
the same time that confines me, because thinking is an associative process. 
Thoughts well up, automatically, we have little control over them. Otherwise 
we wouldn’t even be able to have a conversation. And generally, conversations 
do make sense. I assume that you get what I say and that if you don’t, you will 
ask me what I mean. In a way, we have a similar process internally. A thought 
comes to us and other thoughts arise about that original thought which dictate 
how you think about those thoughts. So what exactly is deliberate thought, 
what is reason? It’s a difficult question.’

Erik Stolper, a now retired GP from Heerde in the province of Gelderland, con-
tacted Van de Wiel in 2005. At the time, Van de Wiel had already been research-
ing expertise development in doctors for fifteen years. Stolper said: GPs say 
that their intuition helps them establish diagnoses every day. Shall we research 
whether this is correct and how it actually works?
He had dozens of examples. The patient who had a stomach ache but the blood 
tests were inconclusive, so he referred him for an ultrasound examination 
because of a vague sense of disquiet. The outcome: pancreatic cancer. All those 
times when something seemed innocuous, but the ‘not right’ feeling caused 
him or a colleague to continue looking. The young man who presented with 
a cold and turned out to have acute leukaemia; the girl with the broken wrist 
who hadn’t fallen out of bed but was the victim of child abuse; the elderly wom-
an who had asthma but also turned out to be short of breath because of heart 
failure.

Stolper received his doctorate on the subject and you have been conducting 
research together for a very long time. Is it no longer taboo among doctors to 
talk about intuition?

‘Much less. We’ve tried to explain intuition and set up practical guidelines for 
doctors so they can deal with it. Doctors like it that what they all know, though 
some were reluctant to be open about, is now included in the professional lit-
erature. They don’t need to justify themselves in front of a colleague, they can 
refer to published studies.
‘Our goal has always been: take that “all right” versus “not right” feeling seri-
ously. That’s why to me it was and still is important to dissect that intuition of 
doctors. Our entire human cognition is built to recognize patterns, to under-
stand situations as best we can. Emotions play a role in this, they act as signals. 
They are part of, or are activated by, our network of knowledge. When your 
hairs begin to stand on end, that’s a reason to act.
In a good learning environment, trusting intuitive methods is stimulated. 
That’s also what goes wrong when the work pressure gets too high: there’s 
little room for learning, little time for reflection and feedback or to liaise with 
a colleague. I want to get this off my chest, with the new national health care 
agreement that’s been presented. Everything has to be more efficient, but we 
must realize that something is going to suffer.’

What Van de Wiel and her colleagues also discovered: the opposite of ‘not right’, 
the sense of ‘all right’, happens at least as often. Sometimes a doctor doesn’t 
have a diagnosis yet, doesn’t know exactly what’s the matter but thinks: this is 
OK. The patient with complaints that seem worrisome on paper, the emergency 
call and then: as soon as the doctor sees or speaks with the patient, the concern 
is gone. All right, in short. Not that a doctor would dismiss a patient on the 
basis of this feeling alone. ‘All right’ is no less the endpoint of a consultation as 
‘not right’, says Van de Wiel. A doctor will still collect the arguments to sup-
port the feeling. But the feeling was already there before the arguments were 
devised.

Erik Stolper said that on average one in fifteen patients gave him that ‘all right’ 
or ‘not right’ feeling. Even more often when he was still a novice GP, or at the 
out-of-hours medical service where he didn’t know the patients. He also said: 
when you ask a trainee GP how they actually arrived at the diagnosis, they will 
give you a plausible account, supported by arguments, but often that’s being 
wise after the event. It usually started with a hunch, with intuition.

‘What I find especially important: that intuition is now regarded as an instru-
ment in general practice training. Erik also often uses the word compass, sail-
ing is his hobby. Intuition helps you find the right direction. It’s a rich instru-
ment we have at our disposal as humans, we have to make use of it. You don’t 
have to trust your intuition blindly. But always examine it.’

Your colleague, psychologist Gerd Gigerenzer, says: a decision taken on the 
basis of intuition is usually the right one. Music scientist Honing says: beware, 
because a single bad experience can cloud your intuition. With whom do you 
agree?

‘Intuition isn’t good or bad, it’s just there. It proceeds from available informa-
tion, knowledge and experience and it causes a doctor to look further. That 
they then find out nothing’s wrong after all is a possible outcome. What we 
want to say above all is: take your own intuition seriously.’



46 | IMAGINE INTUITION IMAGINE INTUITION | 47

Theo van Doesburg, Sfeer | Atmosphere, ca. 1916
olieverf, triplex, doek

Jacoba van Heemskerk, Bild NO68, 1917
olieverf, doek

ACTIVITEITENPROGRAMMA
Rondom de tentoonstelling Imagine Intuition is er van alles te doen. 
Wees welkom!

PROGRAMME OF ACTIVITIES
We gladly welcome you to our programme of activities that
accompanies the Imagine Intuition exhibition.

Kijk voor meer informatie, tickets en een overzicht 
van het actuele programma op lakenhal.nl/
activiteiten.

For more information, tickets and an overview of 
what’s on offer, please visit  lakenhal.nl/
activiteiten.

THUISATELIER
KLANK KLEUREN
Teken of schilder je favoriete muziek

HOME STUDIO
SOUND COLOURING
Draw or paint your favourite music

Aan het begin van de vorige eeuw begonnen kunstenaars op verschillende 
manieren abstract te werken. De inspiratiebronnen of aanpak die de kunste-
naars gebruikten, waren nogal verschillend. Jacoba van Heemskerk maakte 
expressionistische schilderijen waarbij ze spirituele kracht verbeeldde. Theo 
van Doesburg daarentegen maakte een schilderij over een theorie van Einstein. 
Beide kunstenaars werkten op een intuïtieve manier met vormen en kleuren. 
In deze opdracht word je uitgenodigd om ook jouw intuïtie te laten stromen: 
schilder of teken je favoriete muziek.

WAT HEB JE NODIG
- kleurpotloden of plakkaat- en of acrylverf of stiften
- papier
- schaar
- lijm
- jouw favoriete muziek

HOE GA JE TE WERK
Kies een lied of muziekstuk en beluister het  met je ogen dicht. Wat hoor je?

Is de muziek vrolijk, hard, energiek of juist langzaam? Bepaal hiermee het for-
maat en de kleur van het papier waarop je gaat werken.

-
Klinkt het hol of bol? Hoor je scherpe klanken, lang gerekte tonen of juist kort? 
En is het hoog of laag? Hierop kun je de vormen en de compositie van je werk 
baseren.

-
Welke klankkleur past bij de sfeer van de muziek? Is het een warme of een koele 
klank? Bepaal hiermee de kleuren waarmee je gaat werken.

-
Beluister het muziekstuk opnieuw en teken de verschillende vormen en klank-
kleuren die je hoort.

Maak je de opdracht samen met iemand? Dan is het interessant om het resul-
taat te vergelijken. Hebben jullie hetzelfde gehoord? En heb je daarna de smaak 
te pakken? Zet dan nog een ander nummer op en kijk en vergelijk hoe verschil-
lend de kunstwerken worden.

TIP
Als je hebt getekend of geschilderd kun je het ritme van de muziek op het pa-
pier versterken door patronen uit (gekleurd) papier te knippen en die aan het 
werk toe te voegen. Vaak is het dan handig om een vel papier meerdere keren 
dubbel te vouwen. Als je er een paar vormen uitknipt en het papier weer open-
vouwt, dan krijg je vanzelf een patroon.

En wil je nog een stap verder gaan? Bedenk dan eens welke materialen bij het 
muziekstuk passen. Is het zacht en wollig, of klinkt het juist blikkerig? Speur je 
huis eens af naar materialen die erbij passen, voeg ze toe aan je kunstwerk en 
maak op die manier een collage van het muziekstuk.

Concept: Emma van Noort

Early in the 1900s artists started to work abstractly, in various ways. Their 
sources of inspiration or their approaches were quite different. Jacoba van 
Heemskerk made expressionistic paintings expressing spiritual power. Theo 
van Doesburg, on the other hand, made a painting about one of Einstein’s theo-
ries. They both used forms and colours intuitively. This assignment invites you 
too to let your intuition flow: paint or draw your favourite music.

WHAT YOU NEED
coloured pencils, poster or acrylic paint, or felt-tips
- paper
- scissors
- glue
- your favourite music.

WHAT YOU DO
Choose a song or a piece of music and listen to it with your eyes closed. What 
do you hear?

Is the music lively, hard, energetic, or is it slow? Use your conclusion to decide 
which format and which colour paper you will use.

-
Does it sound hollow or round? Do you hear sharp sounds, are the sounds lin-
gering or short? Are they high or low? They tell you the basis of the forms and 
the composition of your work.

-
Which timbre fits in with the music’s atmosphere? Use it to decide which col-
ours you want to use.

-
Listen to the music once more and draw or paint the various forms and tone 
colours you hear.

Are you working on this with someone else? Then it is interesting to compare 
notes. Did you hear the same things? Does it taste like more? Then you should 
put on another track and watch and compare your different results.

TIP
When you are finished drawing or painting you may enhance the rhythm of 
the music on the paper by cutting patterns from (coloured) paper and add them 
to the work. It may be useful to fold a piece of paper in half several times. When 
you cut shapes from it and unfold it, you have made yourself a pattern.

Do you want to go further? Then think about what materials will fit in with the 
music. Is it soft and woolly or does it sound tinny? Look around your house for 
matching materials, add them to your artwork and turn the piece of music into 
a collage.

Concept: Emma van Noort

Lakenhal Laat
Je weekend begint in het museum! Kom tussen je werk en de kroeg naar het 
museum voor een flinke dosis inspiratie en kennis. Bezoek tijdens Lakenhal 
Laat tussen 19.00 en 22.00 de tentoonstelling en doe mee aan een verdiepend 
programma bestaande uit artist talks, performances en workshops. Een drankje 
en live muziek, geprogrammeerd in samenwerking met Gebr. de Nobel, ont-
breken natuurlijk niet. Deze winter staan de kunstenaars van Imagine Intuition 
centraal in het programma. 

11 november: Jos Agasi & Kevin Osepa
9 december: DIKKER + OOSTRIK & Janet Vollebregt
13 januari: Bram Ellens & Lonneke Gordijn/ Studio DRIFT

Lezingenreeks
Iedereen heeft een beeld of gevoel bij intuïtie, maar wat is het nu precies? De 
één noemt het ons zesde zintuig, de ander een vorm van onbewuste kennis die 
niet in woorden kan worden gevat. Een derde omschrijft het als gevoelsmatig 
weten. In deze lezingenreeks, die we organiseren in samenwerking met Stu-
dium Generale, reflecteren verschillende wetenschappers op het ongrijpbare 
thema intuïtie.

15 november: Muziek: begrijpen zonder woorden door Rebecca Schaefer (uni-
versitair hoofddocent Gezondheids- en Klinische Neuropsychologie, Universi-
teit Leiden)
27 november: Beyond science and art – de rol van intuïtie door Andrea Evers 
(hoogleraar Gezondheidspsychologie, Universiteit Leiden)
6 december: Alle kennis begint met intuïties door Wouter Kalf (universitair 
docent Ethiek en Politieke Filosofie, Universiteit Leiden)
18 december: The Intuitive Body door Suzan Tunca (hoofd ICK Academy & Ph-
DArts promovenda, Universiteit Leiden)

Mindfulness X Intuïtie
Ga voor openingstijd mee op een bijzondere, zintuiglijke reis door de tentoon-
stelling Imagine Intuition en jouw binnenwereld, onder leiding van mindful-
ness trainer Jolien Posthumus. Kun je er niet live bij zijn? Jolien heeft ook een 
korte meditatie voor thuis voor je opgenomen, waarmee je je tentoonstellings-
ervaring in alle rust kunt verwerken. 
30 oktober, 4 december, 18 december, 15 januari

I’m Listening
12 & 13 november
In I’m Listening is pianist Marnix van der Poll toehoorder van museumbezoe-
kers, die die middag te gast zijn. In een door Dré Wapenaar speciaal ontworpen 
Luisterpaviljoen luistert Marnix tijdens één-op-één gesprekken aandachtig en 
zonder oordeel. Hij beantwoordt ieder gesprek rechtstreeks met een muzikale 
improvisatie. Andere bezoekers kunnen meeluisteren via koptelefoons – alsof 
je bij een live podcast opname aanwezig bent.

Winter School ‘Ontwikkel je intuïtie’
in samenwerking met The School of Life
27, 28 & 29 december
Leer in deze 3-daagse Winter School van The School of Life wanneer je wel en 
wanneer je juist niet op je intuïtie kunt vertrouwen. En onderzoek wat je kunt 
doen om je intuïtie (nog) krachtiger te maken.

Voelsprietenrondleiding
Elke zondag om 14.00 uur
Ervaar in de gratis Voelsprietenrondleiding door de collectie tijd, ruimte en 
aandacht voor het moment zelf, waarbij we je zintuigen en je verbeeldings-
kracht prikkelen om je intuïtieve kunstbeleving te versterken.

Open Atelier
Elke zondag van 13.00 tot 16.00 uur
Elke zondag kun je zelf aan de slag in ons Open Atelier tijdens een gratis in-
loopworkshop. Onder begeleiding van professionele museumdocenten maak 
je vloeiende creaties met scheerschuim en ecoline. Schuif aan en ontdek je 
creatieve talent!

Thuisatelier
Wanneer je wilt
Heb je creatieve kriebels, maar geen idee waar te beginnen? Op ons digitale 
Thuisatelier vind je meer dan 20 inspirerende opdrachten voor thuis aan de 
keukentafel. Bijvoorbeeld Klank Kleuren, een intuïtieve opdracht waarin je mu-
ziek verbeeldt. Kijk voor inspiratie op lakenhal.nl/thuisatelier en op pag. 46. 

Lakenhal Late
Your weekend starts here; simply drop into the museum between work and the 
pub, be inspired, and learn loads of good stuff! If you visit the exhibition during 
Lakenhal Late between 19.00 and 22.00, you can join an in-depth programme 
of artists’ talks, performances and workshops. There are drinks and live music 
to enjoy, all in association with Leiden’s pop venue Gebr. de Nobel. Our winter 
programme focuses on the artists of Imagine Intuition.

11 November: Jos Agasi & Kevin Osepa
9 December: DIKKER + OOSTRIK & Janet Vollebregt
13 January: Bram Ellens & Lonneke Gordijn / Studio DRIFT

Lecture series
Intuition. The word evokes an image or a feeling in everyone, but what exactly 
is it? Some call it our sixth sense, others a kind of unconscious knowledge that 
can’t be expressed in words. Others still describe it as instinctive knowing. In 
this lecture series, organized in association with Leiden University’s Studium 
Generale, different scientists reflect on the enigmatic theme of intuition. All 
lectures are in Dutch, except for The Intuitive Body by Suzan Tunca, head of 
ICK Academy & PhD Arts student at the University of Leiden. This lecture takes 
place on 18 December and will be in English. 

Mindfulness X Intuition
You can’t force your intuition, but you can make space for it. Practising mind-
fulness is a beautiful way of creating such a space, especially when it happens 
in combination with art. Whereas in traditional mindfulness, your breathing 
is your anchor, you can also use art as an external source to make contact with 
yourself.
And so Jolien Posthumus, fully qualified trauma and neuro-sensitive mindful-
ness trainer and therapist in training, has recorded a short guided meditation, 
especially for you, which will enable you to assimilate your exhibition experi-
ence in peace and quiet after your museum visit. 

I’m Listening
12 & 13 November
In I’m Listening, pianist Marnix van der Poll will be listening to museum visi-
tors present in the museum that afternoon. In a Listening Pavilion especially 
designed by Dré Wapenaar, Marnix will be listening attentively and unreserv-
edly in one-on-one conversations. He will directly respond to each conversa-
tion with a musical improvisation. Other visitors can listen in via headphones 
– as if you’re really at a live podcast recording.

Open Studio
Every Sunday from 13.00 to 16.00
Every Sunday you can get to work yourself in our Open Atelier during a free 
walk-in workshop. Under the supervision of professional museum educators, 
you’ll be making fluid creations using shaving foam and Ecoline. Join in and 
unleash your creative talent! creatieve talent!

Home Studio
Whenever you like
Caught the creative bug, but no idea where to start? For inspiration, have a 
look on page 46 – in the Sound Colours assignment, you’re invited to imagine 
music. 



48 | IMAGINE INTUITION

Colofon | Credits
Imagine Intuition

Curator:
Nicole Roepers

Vormconcept | design concept:
Anton Spruit

 

Kunstenaars | Artists:

Jos Agasi

DIKKER + OOSTRIK ism Suzan Tunca 
(dramaturgie; ICK Amsterdam),
Than van Nispen (muziek; HKU),
Ivo van Dijk (muziek),
Diederik Schoorl (installatieontwerp), 
VU Amsterdam Klinische Psychologie

Bram Ellens

Lonneke Gordijn / Studio Drift 
ism Andrea Evers, hoogleraar 
gezondheidspsychologie Universiteit 
Leiden

Kevin Osepa

Janet Vollebregt

 

Realisatie | Realization:

Coördinatie | Coordination:
Jacowies Surie

Techniek | Technical support:
Jacco Spaargaren

Inrichtingmedewerkers |
Art technicians:
Frank van der Groen
Lean Vliegenthart
Bobby Ruigrok
Koen de Vries

Lichtontwerp | Light design:
Beersnielsen (Sjoerd van Beers)

Verzekeraar | Insurer
AON

Schoonmaak | Cleaning: 
Ali Zahedi
(Ariana vastgoedonderhoud)

Teksten | Texts:

Tanja Elstgeest (voorwoord | prefase)
Nicole Roepers
Anouk Heesbeen - de Vos (p.25,47)
Resi van der Ploeg (p.45,46)
Senna Pauli (p.32)

Tekstredactie:
Marloes van Dommele

 

Kunstenaarsportretten |
Artist portraits:

Koen Suidgeest

 Coverbeeld | Cover:
Jos Agasi (photo: Koen Suidgeest)

Campagne beeld | Campagne Image: 
DIKKER + OOSTRIK

 

Illustraties | Illustrations:
Poekie Cuppens

 

Engelse vertaling |
English translation:

Cis van Heertum
Agnes de Wit

 

Mindfulness app :
Jolien Postumus

 
Educatie & Publieksprogramma | 
Education & Public programme:

Anouk Heesbeen – de Vos
Resi van der Ploeg
Esther Bos

 
in samenwerking met |
in association with:
Studium Generale Universiteit Leiden
Gebr. De Nobel
Laure van den Hout
Jolien Posthumus
The School of Life
Crazy Initiatives
KABK Den Haag
Dadakademia

 

Publiciteit/Marcom |
Press office/Marcom:

Selma van der Meijs
Harriot Voncken
Yasmin Wegman

 

Fondsenwerving | Fundraising:
Tara Lem

 

Rondleiders/museumdocenten | 
Guides/museum educators

Vrijwilligers | volunteers

Beveiligingsmedewerkers/kassa | 
Security/deskoffice

 

Team Events:

Jesse Budel
Susanne Wolzak
Merijn de Groot

Museum De Lakenhal bedankt | 
acknowledges:
ICK Dans Amsterdam
Circulair Warenhuis
de Volkskrant
Wieteke van Zeil
Cecile Koekkoek
Studio Moio
Lorentzcenter
European City of Science Leiden 2022
Andrea Evers
Liesbeth van Vliet

Anton Spruit bedankt | 
acknowledges:
America digitaal druk
Pronkproductions
Puntgaaf Drukwerk
Rodi Media
Beuk Kunst & Constructie
Stagetextiel
Verver Reclame
Zonjee stokkenfabriek

Bram Ellens bedankt | acknowledges:
Creative Robotics -
Rick van Dugteren
Rock designer en sculptor -
Ids Timerije
mentor Gabriel Lester

DIKKER + OOSTRIK bedanken | 
acknowledge: 
Stimuleringsfonds Creatieve 
Industrie
Stichting Niemeijer Fonds
NWO-Nederlandse Organisatie voor 
Wetenschappelijk Onderzoek
ICK Dans Amsterdam
Buitenplaats Doornburgh 

Kevin Osepa bedankt | 
acknowledges:
Mirelle van Tulder (beeldonderzoek 
archiefbeelden)
Suzette Martina (mama)
Taïs Zimmerman (zusje)
Brenda Martina (tante)
Valentino Angela
Eve Dijkman 

Jos Agasi bedankt | acknowledges:
Anika van de Wijngaard
Lucas de Man (Biobased Creations) 
Samira Boon (Studio Samira Boon) 
Jalila Essaïdi (BioArt Lab)
Sjors van Trier (BioArt Lab)
Charlotte Krijger (YaYa Kombucha)

Lonneke Gordijn bedankt | 
acknowledges:
Studio Drift
Baiba Soma
Andreas Bütler
Jurjen Helwegen (JUR) 

Janet Vollebregt bedankt | 
acknowledges:
Circulair Warenhuis
Heemskerk Metaalbewerking
Sara Vignali

Imagine Intuition werd mede mogelijk gemaakt door |
made possible by:

14 oktober 2022 - 15 januari 2023


